
Redaktur PUTIH
Jurnal Pengetahuan tentang Ilmu dan Hikmah

Ijin terbit
Sk. Mudir Ma’had Aly No. 18/May-PAF/II/2018/SK

Reviewers
Abdul Kadir Riyadi

Husein Aziz
Mukhammad Zamzami

Chafid Wahyudi
Muhammad Kudhori
Abdul Mukti Bisri
Muhammad Faiq

Editor-in-Chief
Mochamad Abduloh

Managing Editors
Ainul Yaqin

Editorial Board
Imam Bashori
Fathur Rozi

Ahmad Syathori
Mustaqim
Nashiruddin
Fathul Harits
Abdul Hadi
Abdullah

Imam Nuddin

Alamat Penyunting dan Surat Menyurat:
Jl. Kedinding Lor 99 Surabaya

P-ISSN: 2598-7607 E-ISSN: 2622-223X

Diterbitkan:
MA’HAD ALY

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1180430024&1&&
http://u.lipi.go.id/1311315507


PONDOK PESANTREN ASSALAFI AL FITHRAH
Surabaya
Daftar Isi

 Daftar Isi

 I’DĀDU MAWĀD ‘ILM AL-DILĀLAH AL-MUSTAMIDAH MIN AL-AYĀT AL-

QUR’ĀNIYYAH FIY MANŻŪR AL-MADKHOL AL-ISTIQRŌIY
Abdurrahman Ahmad Agil (1-20)

 EXPLORING JALALUDDIN RUMI’S PHILOSOPHY OF LOVE THROUGH
YOUTUBE CONTENT ‘NGAJI FILSAFAT’ ON MJS CHANNEL
Velida Apria Ningrum, Nabila Fajriyanti Muhyin (21-38)

 THE CONCEPT OF HUMAN CREATION ACCORDING TO ISLAMIC SCHOLARS
AS A CRITICISM OF HOMO ECONOMICUS
Khairul Umam, Akbar Yazidurrahma (39-54)

 PENAFSIRAN ESKATOLOGIWUJŪDĪ MULLA SADRA
(Makna Filosofis Peristiwa Eskatologi dalam Surah al-Zilzāl)
Achmad Fadel, Hasyim Adnani, Cipta Bakti Gama, Muhammad Asrul Syam (55-78)

 FILSAFAT DAN AGAMA
(Pendekatan Rasionalitas dan Spiritualitas)
Ahmad Syatori (79-98)

 KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR BI AL-MA’TSUR
(Studi terhadap Tafsir Jam i’ al-Bay an f i Tafs ir al-Qu ran , Tafs ir al-Qu ran al-Ad zim dan al-
Du rru Al-Man ts u r f i Tafs ir b i al-Ma’ts u r)
Abu Sari, Fathur Rozi (99-117)



Putih: Jurnal Pengetahuan tentang Ilmu dan Hikmah – ISSN: 2598-7607 (P); 2622-223X (E)
Vol. IX, No. 1 (Maret 2024), 99-117.

Putih: Jurnal Pengetahuan tentang Ilmu dan Hikmah, published by Ma’had Aly
Al Fithrah Surabaya. Takhassus; Tasawwuf wa Thoriqotuhu.

KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR BI AL-
MA’TSUR

(Studi terhadap Tafsir Jam i’ al-Bay an f i Tafs ir al-Qu ran , Tafs ir al-Qu ran al-Ad zim dan al-
Du rru Al-Man ts u r f i Tafs ir b i al-Ma’ts u r)

Abu Sari
Institut Al Fithrah Surabaya
ari.arvia@gmail.com

Fathur Rozi
Institut Al Fithrah Surabaya
arroziani@gmail.com

Abstract

Beliefs (religion) are closely related to an individual's spiritual experience and cannot be imposed by
anyone. The issue becomes different when the position of religion shifts from being private to
entering the public sphere, making the choice of religion no longer an absolute fundamental right
but subject to control, often leading to "threats" as religious conversion is considered a crime.
Ultimately, practicing religion is no longer based on sincerity but rather coercion. In this study, the
author limits the examination to the interpretation of bil ma'tsur written by three figures: Ibn Jarir al-
Thabari, Abu al-Fida’ Ibn Kathir, and Jalaluddin al-Suyuti. The focus of the study is the tendency of
bil ma'tsur interpretation in explaining verses about religious freedom related to theological
categories in the religious tradition studied through literature review using content analysis
techniques. The approach used is a comparative approach, aiming to portray the interpretations
given by Thabari, Ibn Kathir, and al-Suyuti on verses about religious freedom. The research results
show that there are four verses that share similarities in affirming the principle of religious freedom,
emphasizing that every individual has the freedom to choose and believe in their religion. These four
verses are Al-Baqarah verse 256, Yunus verse 99, Al-Kahfi verse 29, and Al-Kafirun verse 6.
According to the views of al-Thabari, Ibn Kathir, and al-Suyuti, these verses convey an important
message about respecting religious freedom and recognizing the right of every individual to choose
their own beliefs, while emphasizing the values of truth and steadfastness in faith.

Keywords: Freedom, Religion, al-Quran, Tafsir Bil ma'tsur.

Abstrak

Keyakinan (agama) memang erat kaitannya dengan pengalaman batin seseorang sehingga tidak
dapat dipaksakan oleh siapapun. Persoalannya menjadi berbeda tatkala posisi agama digeser dari
arah yang bersifat privat ke dalam ruang publik sehingga memilih agama tidak lagi menjadi hak asasi
yang mutlak namun harus dikontrol sedemikian rupa, bahkan tidak jarang berujung pada “ancaman”
karena konversi agama dinilai sebagai kejahatan. Pada akhirnya beragama tidak lagi berdasarkan
ketulusan melainkan keterpaksaan. Dalam kajian ini, penulis hanya membatasi pada kajian terhadap
tafsir bil ma’tsur yang ditulis oleh tiga tokoh, yakni Ibn Jarir al-Thabari, Abu al-Fida’ Ibn Katsir dan

mailto:ari.arvia@gmail.com
mailto:arroziani@gmail.com
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1180430024&1&&
http://u.lipi.go.id/1311315507


KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 100

Abu Sari, et.al.

Jalaluddin al-Suyuti. Fokus kajiannya adalah kecenderungan tafsir bil ma’tsur dalam menjelaskan ayat-
ayat tentang kebebasan beragama yang dihubungkan dengan kategori teologis dalam tradisi
keagamaan yang dikaji melalui studi kepustakaan (library research) dengan menggunakan tekhnik
analisis isi (content analysic). Sedangkan pendekatan yang digunakan adalah pendekatan comparatif.
Pendekatan ini digunakan dalam rangka memotret penafsiran yang diberikan oleh Thabari, Ibnu
Katsir dan al- Suyuti terhadap ayat-ayat kebebasan beragama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
terdapat empat ayat yang memiliki kesamaan dalam menegaskan prinsip kebebasan beragama, di
mana setiap individu memiliki kebebasan untuk memilih dan meyakini agamanya. Keempat ayat
tersebut adalah surat al-Baqarah ayat 256, Yunus ayat 99, al-Kahfi ayat 29 dan al-Kafirun ayat 6.
Menurut pandangan al-T{abari, Ibnu Kathi>r dan al-Suyu>t}i, ayat-ayat tersebut memiliki pesan
penting tentang pentingnya menghormati kebebasan beragama dan mengakui hak setiap individu
untuk memilih keyakinannya sendiri, sambil menekankan nilai-nilai kebenaran dan keteguhan
dalam keyakinan.

Kata Kunci: Kebebasan, Beragama, al-Quran dan Tafsir bi al ma’tsur.

Pendahuluan
Beragama sejatinya adalah pilihan. Seseorang berhak memilih agama yang menjadi

keyakinannya atau bahkan tidak beragama sekalipun karena pada hakikatnya agama hanya

merupakan media penghubung antara makhluk dan sang khaliq yang sifatnya sangatlah subjektif.

Pemahaman ini bisa dilacak dari makna dasar agama yang dalam bahasa al-Qur’an disebut dengan

din. Menurut penelitian Abu A’la al-Maududi, kata inidi dalam al-Quran digunakan dalam beragam

makna. Din berarti pemimpin dan kekuasaan tertinggi serta ketaatan terhadap pimpinan tersebut.

Arti lainnya adalah peraturan dan perundang-undangan yang dikeluarkan oleh pimpinan tertinggi

dan bisa juga berarti balasan yang diberikan oleh penguasa terhadap bawahannya.1

Semua makna di atas –dengan merujuk pada makna kebahasaannya menunjukkan adanya

dua pihak yang melakukan interaksi di mana pihak pertama mempunyai kedudukan lebih tinggi dari

pada yang kedua, sehingga ini menunjukkan bahwa agama merupakan hubungan antara makhluk

dan khaliq-Nya yang mewujud dalam sikap batinnya serta tampak dalam ibadah yang dilakukannya

dan tercermin pula dalam sikap kesehariannya.2 Secara lebih filosofis, Thabathabai menyatakan

karena agama merupakan rangkaian ilmiah yang diikuti dengan proses amaliah menjadi satu

kesatuan yang diyakini dalam hati maka bagaimanapun agama tidak dapat dipaksakan oleh

siapapun.3

Kenyataan di atas membenarkan pernyataan Mukti Ali yang beranggapan tidak ada kata yang

1 Abu A’la (al) Maududi, Empat Istilah dalam Al-Quran: al-Ilah, al-Rabb, al-Din dan al-Ibadah (Jakarta: Pustaka Azzam, 2002).
2 Quraish Shihab, Membumikan Al-Quran: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan Pustaka,
2007).
3 Thabathabai Thabathabai, al-Mizan fi Tafsir al-Quran, vol. 2 (Iran: Qum al-Muqaddas, t.th).



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 101

Abu Sari, et.al.

paling sulit untuk didefinisikan melebihi kata “agama” karena dipengaruhi oleh beberapa faktor.

Agama di samping berkaitan dengan pengalaman yang bersifat subjektif dan individualis juga erat

kaitannya dengan semangat dan emosi yang selalu melekat dalam setiap membicarakan tentang

agama. Selain itu, konsepsi tentang agama juga dipengaruhi oleh tujuan yang dibidik oleh masing-

masing individu.4

Jika memang agama sangat erat kaitannya dengan pertimbangan-pertimbangan subjektif,

maka tidak ada salahnya ketika Lukman Sardi misalnya, seorang aktor yang sempat menjadi buah

bibir karena memilih untuk melakukan konversi agama dari Islam ke Kristen. Tidak hanya Sardi,

terdapat sederet nama artis lain yang juga melakukan hal yang sama, sebut saja Asmirandah yang

pada saat akan menikah dengan Jonas Rivanno dengan berbagai konflik yang membelitnya akhirnya

memutuskan untuk mengikuti agama sang suami. Begitu juga dengan Naffa Urbach yang sempat

“meredup” dari panggung hiburan disebabkan keputusannya untuk berpindah keyakinan. Berbeda

dengan tiga nama yang telah disebutkan sebelumnya, Angelina Sondakh artis yang juga mantan

anggota Dewan justeru melakukan konversi agama dari Kristen ke Islam pada saat hendak menikah

dengan Adjie Massaid.5

Kasus-kasus konversi ini menjadi bukti bahwa keyakinan (agama) memang erat kaitannya

dengan pengalaman batin seseorang sehingga tidak dapat dipaksakan oleh siapapun sebagaimana

dinyatakan oleh Thabathabai dan bahkan dijamin dalam intrumen Hukum tentang HAM baik yang

bersifat internasional seperti UDHR dan ICCPR maupun instrumen hukum yang bersifat

nasional seperti UUD 1945 maupunUU No. 39 Tahun 1999 tentang HAM.

Persoalannya menjadi berbeda tatkala posisi agama digeser dari aras yang bersifat privat ke

dalam ruang publik sehingga memilih agama tidak lagi menjadi hak asasi yangmutlak namun harus

dikontrol sedemikian rupa, bahkan tidak jarang berujung pada “ancaman” karena konversi agama

dinilai sebagai kejahatan. Konsepsi ini menjadi kesepakatan di kalangan para fuqaha sekalipun

mereka berbeda pendapat tentang jenis hukumannya. Sebagian ulama menyatakan bahwa sanksinya

adalah dibunuh dan darahnya harus ditumpahkan tanpa syarat,6 karena murtad termasuk salah satu

dari tujuh perkara yang dalam pandangan sementara ulama dikategorikan sebagai pidana hudud dan

hukumannya telah ditentukan dalam al-Qur’an. Selain murtad, yang termasuksebagai pidana hudud

adalah zina, qadzaf, pencurian, pembegalan, minum minuman yang memabukkan dan

4 A. Mukti Ali, Universalitas dan Pembangunan (Jakarta: IKIP Bandung, 1971).
5 http://www.bintang.com/seleb/read/235528. diakses pada, 23 Juni 2015

6 Zakiyuddin Baidhawi, Kredo Kebebasan Beragama (Jakarta: PSAP, 2005).

http://www.bintang.com/seleb/read/235528


KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 102

Abu Sari, et.al.

pemberontakan. Sebagian ulama yang lainnya mengkategorikan murtad sebagai kejahatan yang harus

dihukum dengan ta’zir dalam artian tidak termasuk kejahatan yang ketentuan hukumannya

ditentukan dalam al-Qur’an dan karenanya diserahkan kepada penguasa dan hakim untuk

menentukan hukumannya sesuai dengan kepentingan umum dengan mempertimbangkan perubahan

kondisi dan waktu.7

Jenis hukuman apapun yang dipilih, makna tersirat dari uraian ini menunjukkan bahwa

memilih atau meninggalkan agama tertentu bukan lagi menjadi urusan hamba dan Tuhan dan pada

akhirnya beragama tidak lagi berdasarkan ketulusan melainkan keterpaksaan. Padahal dalam al-

Qur’an sendiri ditemukan beragama ketentuan yang jika benar penelitian Abdullah Saeed ada

sekitar 150-200 ayat al-Qur’an yang mendukung kebebasan beragama, berkeyakinan, dan memilih

dan tidak ada satu ayat pun dalam al-quran yang menyebutkan hukuman di dunia terhadap tindakan

konversi agama.8 Tentunya tidaklah susah untuk menilik “pelecehan” terhadap keyakinan kelompok

minoritas yang dianggap telah menyimpang dari apa yang menjadi keyakinan kelompok mayoritas.

Misalnya saja, Jamaah Ahmadiyah yang tinggal di asrama Transito di Nusa Tenggara Barat (NTB)

oleh sekelompok mayoritas difatwakan untuk tidak bisa mendapatkan zakat karena dianggap keluar

dari Islam. Padahal, jamaah Ahmadiyah menyatakan bahwa mereka bagian resmi dari Islam dan

Indonesia, tidak kalah pentingnya, pengusiran terhadap komunitas Syiah di Sampang karena dinilai

telah keluar dari Islam dan bukan bagian dari Islam sehingga oleh banyak ulama ortodoks dinilai

lebih baik menerima kelompok Islam yang sering melalukan kekerasan dibandingkan menerima

Syiah.9

Uraian di atas menggiring pada sebuah hipotesis, memahami sebuah agama sebagai

pengalaman yang bersifat subjektif dan individualis akan melahirkan sikap yang toleran terhadap

segala perbedaan termasuk dalam hal konversi agama, sebaliknya, pemahaman terhadap agama

sebagai ritus publik yang harus dikontrol oleh pihak-pihak tertentu termasuk pemegang otoritas

dalam agama (MUI ataupun lembaga lainnya) akan melahirkan sikap defensif dan intoleran dalam

beragama. Dalam bahasa yang lebih teoretik, pemahaman pertama cenderung melahirkan pola

teologi yang eksklusif, sementara pemahaman yang kedua cenderung melahirkan pola teologi yang

inklusif atau bahkan pluralis.

7 David Litle, Kebebasan Agama dan Hak-Hak Asasi Manusia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997).
8 Tasmuji Tasmuji, “Pemikiran Abdullah Saeed tentang Riddah dan Hak Asasi Manusia,” Jurnal Religio 2, no. 1 (2011).
9 http://nasional.sindonews.com/read/1019175/18/kebinekaan-di-persimpangan-jalan-1435801763. diakses pada, 23
Juni 2015

http://nasional.sindonews.com/read/1019175/18/kebinekaan-di-persimpangan-jalan-1435801763.


KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 103

Abu Sari, et.al.

Hipotesis di atas dapat digunakan untuk “menghakimi” hasil penafsiran para ulama terhadap

ayat-ayat al-Qur’an yang berbicara tentang kebebasan beragama karena penafsiran merekalah yang

secara tidak langsung menjadi “ideologi” yang dianggap sebagai taken for granted padahal upaya

penafsiran mereka tentulah berbeda dengan al- Quran itu sendiri karena sejatinya penafsiran

hanyalah upaya “mereka-reka” maksud Tuhan atau dalam istilah Syahrour, all interpretations, including

tafsir or ijtihad are no more than human attempts toward understanding and acting on this divine text.10

Dalam kajian ini, penulis hanya membatasi pada kajian terhadap tafsir bil ma’tsur yang ditulis

oleh tiga tokoh. Tafsir Jami’ Al-Bayan Fi Tafsir Al-Quran karya Ibn Jarir al-Thabari (w. 310 H/923 M),

Tafsir al-Quran al-Adzim karya Abu al-Fida’ Ibn Katsir (w. 774 H/1373 M) dan Al-Durru Al-Mantsur

fi Tafsir bi Al-Ma’tsur karya Jalaluddin al-Suyuti (w. 911 H/1505 M). Pemilihan tafsir bi al-matsur

dalam kajian ini didasarkan pada penilaian bahwa tafsir kategori inilah yang dianggap lebih qualified

dibandingkan tafsir bi al-ra’yi. Hal ini dapat dilihat dari pernyataan Shalih ibn Fauzan ibn Abdillah

al fauzan:11

ة ةصِرَ ةَ الْمَ ةَلَةص اَةءِالِّْر الاَةى رْ، الِْاص ةسَررَالَْةىة اءةَ الّْاَةءررا اَةءِالَْنّا ةَى ا ن ةلَةِالُْرَ اّرَ لاَرّاَر
الَْرىَر ةَص اَرصلرَ نءّة ةَ اررَ اَة اأة اءةلَْةل ن الَْةَةَ اَةى ّررا الْمَةَ

“seharusnya dalam mendaras al-Qur’an ialah berdasarkan petunjuk sunnah nabawi dan tafsir salafus
shaleh, bukan pada petunjuk studi kontemporer yang dibangun atas rekayasa dan ketidaktahuan, atau
yang mereka sebut sebagai i’jaz ‘ilmi”.

Terhadap ketiga tafsir di atas, yang dijadikan sebagai fokus kajiannya adalah kecenderungan tafsir bil
ma’tsur dalam menjelaskan ayat-ayat tentang kebebasan beragama dihubungkan dengan kategori teologis
dalam tradisi keagamaan yang diperkenalkan oleh John Hick serta faktor-faktor yang dinilai berpengaruh
terhadap kecenderungan teologis tafsir bil ma’tsur yang dikaji melalui studi kepustakaan (libraryresearch) dengan
menggunakan tekhnik analisis isi (content analysic), sedangkan pendekatan yang digunakan adalah pendekatan
comparatif. Pendekatan ini digunakan dalam rangka memotret penafsiran yang diberikan oleh Thabari, Ibnu
Katsir dan al- Suyuti terhadap ayat-ayat kebebasan beragama.

Sekilas Biografi

1. Biografi al-T{abari
Al-Tabari memiliki nama lengkap Muhammad bin Jari>r bin Yazi>d bin Kathi>r. Nama

julukannya adalah Abu Ja’far al-T{abari. Nama Abu Ja’far merupakan nama yang unik karena para ahli
sejarah telah mencatat bahwa al-T{abari selama hidupnya tidak pernah menikah, tetapi ia memiliki julukan
atau kunyah Abu Ja’far. Ia lahir di Amuli, bagian dari Thabaristan. Tidak banyak catatan sejarah yang
menjelaskan keluarga al-T{abari. Tetapi, dari beberapa sumber yang sangat terbatas tersebut, dapat

10 Syahrour,”Divine Text and Pluralisme in Muslim Society”, dalam Moslem Report. Diunduh pada, 23 Juni2015
11 Shalih Ibn Fauzan, Syarh Kitab Kasyf al-Syubuhat (Lebanon: Muassasah Risalah, 2004).



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 104

Abu Sari, et.al.

disimpulkan bahwa al-T{abari memiliki keluarga yang tergolong sederhana namun dalam keluarganya
sangat mementingkan pendidikan, terutama ayahnya.12

Ibnu Jari>r al-T{abari merupakan sosok mufassir yang sangat terkenal bahkan ia mendapatkan
predikat imam ahli tafsir. Ia adalah seorang alim yang bayak mewariskan karya-karya kitab yang besar dan
tebal. Secara psikologis, kepribadian al-T{abari yang cinta terhadap ilmu dibentuk berdasarkan iklim
kondusif yakni lingkungan hidup yang sangat memperhatikan aspek pendidikan terutama dalam bidang
keagamaan. Hal itu dibuktikan,al-Tabari mengawali menghafal al-Qur’an di usia 7 tahun dan melakukan
pencatatan hadis di usia 9 tahun.

Kampung halaman al-T{abari adalah awal mula ia membangun pendidikan. Ayahnya sendiri yang
merawatnya dan kemudian mengirimnya ke Rayy, Basrah, Kufah, Mesir, dan Siria untuk melakukan
perjalanan belajar dalam usia yang sangat muda. Di Rayy, ia belajar dari Ibn H{umaid, Abu Abdilla>h
Muhammad bin Humaid al-Ra>zi. Selanjutnya, al-T{abari pergi ke Baghdad untuk belajar dari Ibn
H{ambal, tetapi ketika dia tiba di sana, Ibn H{ambal telah meninggal dunia. Maka al-T{abari beralih ke
dua kota besar di selatan Baghdad, yaitu Basrah dan Kufah, sambil mampir ke Wasit dalam perjalanan
studi dan riset. Di Basrah, ia belajar dari Muhammad bin 'Abd 'Ala> al-S{an'ani (W 245 H/859 M),
Muhammad bin Musa al-H{arasi (W 248 H/862 M), dan Abu ‘Ash'ash Ahmad bin al-Miqdam (W 253
H/867 M). Dalam bidang fikih khususnya mazhab al-Shafi’i, al-T{abari belajar dari al-H{asan Ibn
Muhammad al-Za’farani. Dalam bidang tafsir, al-T{abari belajar dari H{umaid bin Mas'adah dan Basi}r
bin Mu'az} al-'Aqadi dari Basrah (W 245 H/859-860 M), meskipun sebelumnya ia banyak menyerap
pengetahuan tafsir dari seorang guru di Kufah bernama H{anna>d bin al-Sari (W 243 H/857 M).13

Al-T{abari adalah sosok yang produktif, ia memiliki beberapa karya dari beberapa genre keilmuan.
Puncak popularitas al-T{abari meluas ketika ia membuat karya Ta>rikh al-Uma>m wa al-Mulu>k dan Jam’
al-Baya>n fi> Tafsi>r al-Qur’a>n. Selain itu, sejumlah karya al-T{abari yang terdeteksi adalah sebagai
berikut:14

a. Bidang Hukum
Ada>b al-Mana>sik, Al-Adar fi> al-Us}u>l, Basi>t} (belum sempurna ditulis), Ikhtila>f Khafi,

Lat}i>f al-Qaul fi> Ah}ka>m Syara’i al-Isla>m dan telah diringkas dengan judul al-Khafi>f fi> Ahka>m
Syar’i al-Islam, Muja>z (belum sempurna ditulis) dan Radd ‘ala> Ibn ‘Abd al-H{aka>m

b. Al-Qur’an

Fas}l al-Bain fi> al-Qira>’at, Ja>mi’ al-Baya>n fi> Tafsi>r al-Qur’a>n (270-290 H), dan Kitab al-
Qira’at

c. Hadis

‘Ibarat al-Ru’ya, Tahz}i>b (belum sempurna ditulis), Fad}a>’il (belum sempurna ditulis), dan Al-
Musnad al-Mujarrad

12 Mohammad Maulana Nur Kholis, “Ayat Toleransi Perspektif Ibnu Jarir Ath-Thobari (Telaah Deskriptif Surat Al-
Baqarah: 256),” Al-Mada; Jurnal Agama, Sosial da Budaya 2, no. 1 (2019).
13 Ibid.
14 Ibid.



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 105

Abu Sari, et.al.

d. Teologi

Dala>lah, Fad}a’il ‘Ali> ibn Abi> T}a>lib, Radd ‘ala> zi al-Asfar, Al-Radd ‘ala> al-Harqusiyyah,
Sarih, dan Tabsir atau al-Basi>r fi> Ma’a>lim al-Di>n

e. Etika Keagamaan

Adab al-Nufu>s al-Jayyidah wa al-Akhla>q al-Nafi>sah, Fad}a>’il dan Mujaz, Ada>b al-Tanzi>l,
berupa risalah, Zayl al-Muzayyil, Ta>rikh al-Umam wa al-Mulu>k dan Tahz}i>b al-Athar.

2. Biografi Ibnu Kathir
Tokoh tafsir dan studi al-Qur’an yang bernama Ibnu Kathir ada dua yakni Abu Muhammad

Abdillah Ibnu Kathir al-Da>ri al-Makki, ia adalah seorang imam tujuh dalam bidang qiraat dan Ibnu
Kathir yang kedua adalah ‘Ima>d al-Di>n Abu> al-Fida>’ Isma’i>l ibn al-Kha>tib Shihab al-Di>n Abi>
H{afas} ‘Amr ibn Kathir al-Qurashi al-Shafi’i. Ibnu Kathir yang kedua ini yang akan dibahas dalam
penelitian ini.

Ibnu Kathir memiliki predikat al-Bushra karena ia lahir di Mijdal yang masuk dalam wilayah Bushra.
Ia juga memiliki ppredikat al-Dimisqi karena dinisbatkan kepada wilayah Bushra yang termasuk wilayah
Damaskus dan Ibnu Kathir sejak masa kanak-kanak telah berpindah tempat dan menetap di Damaskus.
Predikat selanjutnya yang ada pada Ibnu Kathir adalah al-Shafi’i, ini dinisbatkan pada madzhab yang
dianutnya yakni madzhab Syafi’i. Terdapat perbedaan pendapat mengenai kelahirannya, Taghri Bardi
memilih 701 H sebagai tahun kelahiran Ibnu Kathir, sementara Ibnu ‘Ima>d mengatakan bahwa Ibnu
Kathir lahir di tahun 700 H demikian juga al-Dzahabi. Pendapat kedua ini juga dipegangi oleh Ibnu Hajar
al-Atsqolani dalam kitabnya al-Durar al-Ka>minah fi> A’ayan al-Tha>minah.15

Berbeda dengan al-T{abari yang semasa kecilnya sudah dididik oleh ayahnya, Ibnu Kathir semasa
kanak-kanak sudah ditinggal wafat oleh ayahnya sehingga ia belum siap untuk menerima didikan keilmuan
langsung dari ayahnya. Sebagai pengganti ayahnya Ibnu Kathir semasa kecil dididik oleh kakaknya yang
bernama Kama>l al-Di>n al-Waha>b sampai pada tahun 707 H. Ibnu Kathir hidup pada masa dinasti
Mamluk sehingga pusat studi Islam pada saat itu berkembang pesat di masjid-masjid, madrasah dan
maktab. Ibnu Kathir sangat menekuni bidang Studi Hadis dan mendalami bidang Rija>l al-Hadi>th di
bawah bimbingan al-Hafi>z} al-Kabi>r Abu> al-Hajja>j al-Mizzi, penulis kitab Tahz}i>b al-Kama>l. Selain
itu, Ibnu Kathir juga perhatian terhadap bidang fikih, dan bidang studi al-Qur’an dan Tafsir. Dalam
Bida>yah wa al-Niha>yah dijelaskan bahwa minat dan ketekunan Ibnu Kathir dalam mendalami bidang
studi al-Qur’an dan tafsir terlihat ketika ia menyelesaikan hafalan al-Qur’an kemudian dilanjitkan dengan
belajar dan mempeprdalam ilmu qiraat serta ia seringkali menghadiri kuliah-kuliah umum seputar tafsir.16

Ibnu Kathir meninggalkan karya dalam bidang hadis di antaranya, Ikhtis}a>r ‘Ulu>m al-Hadi>th,
Takhri>j al-Hadi>th Adillah al-Tanbi>h dan lain sebagainya. Ia juga mempunyai karya lain dalam bidang
sejarah yakni al-Bida>yah wa al-Niha>yah yang terdiri dari 14 jilid. Kitab ini memaparkan berbagai peristiwa
sejak awal penciptaan alam dan berakhir dengan peristiwa yang terjadi pada tahun 768 H. Enam tahun
sebelum wafat, ia menghasilkan beberapa karya yakni al-Si>rah al-Nabawiyah yang terinci dan al-Si>rah al-

15 Hasan Bisri, Model Penafsiran Hukum Ibnu Katsir (Bandung: LP2M UIN SGD Bandung, 2020).
16 Ibid.



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 106

Abu Sari, et.al.

Nabawiyah yang ringkas. Dan karya yang fenomenal dalam bidang tafsir adalah Tafsi>r al-Qur’a>n al-
Az}i>m yang akan dibahas pada penelitian ini.17

3. Biografi al-S{uyu>ti
Jala>l al-Di>n al-Suyu>t}i merupakan nama laqob dari Al-Hafiz} Jala>l al-Di>n Abu> al-Fad}l

Abd al-Rahma>n bin Abi> Bakr bin Muhammad al-Suyuti al-Syafi’i. Nama al-Suyut}i dinisbatkan pada
kota kelahirannya, yakni Suyuth. Ia lahir di bulan Rajab 849 H. Seperti halnya Ibnu Kathir, al-Suyu>t}i
ditinggal wafat ayahnya pada usia 5 tahun. Meskipun ia adalah anak yatim namun ia sangat cerdas sehingga
pada usia 8 tahun ia sudah hafal al-Qur’an, al-‘Umdah, Minha>j al-Fiqh wa al-Us}u>l dan Alfiyah Ibnu
Ma>lik. Pada usia 16 tahun ia mulai fokus pada bidang fikih dan nahwu, ia berguru pada beberapa Syekh
diantaranya adalah syekh al-Bulqini dan Shihabuddin al-Sharimasahi. Setelah itu ia belajar pada al-
Muhyiddin al-Kafiyaji yang menekuni bidang tafsir, ushul, bahasa Arab serta semantiknya.18

Al-Suyu>t}i menguasai 7 disiplin ilmu, yakni tafsir, hadis, fikih, nahwu, semantik, bayan, dan badi’.
Ia belajar kurang lebih kepada 150 guru termasuk guru wanita. Aktifitas akademiknya semakin padat pada
tahun 866 H. Ia diberi wewenang untuk mengajar di samping itu ia juga aktif dalam kepenulisan karya
ilmiah. Dalam usia ke 40 tahun ia lebih memilih menghindar dari keramaian, ia fokus pada menulis dan
menjalani kehidupan taSAWufnya sehingga ia memiliki kurang lebih 600 karya tulis baik berupa lembaran
atau kitab yang meliputi bidang ‘Ulu>m al-Qur’a>n, hadis, Ushul Fikih, bahasa Arab, sejarah dan lain-lain.
Aktifītas ilmiah al-Suyuti benar-benar berhenti ketika ia mulai sakit dan harus banyak istirahat. Saat
sakitnya semakin parah dan memerlukan rawatan intensif selama 7 hari, penyakitnya tampak di sebelah
tangan kirinya, akhirnya ia wafat pada usia 61 tahun, 10 bulan dan 18 hari, malam Jum’at tanggal 19
Jumadil Ula pada tahun 911 H bertepatan dengan tahun 1505 M di Kairo.19

Karya-karya al-Suyu>t}i dalam bidang ‘Ulu>m al-Qur’a>n wa Tafsi>r antara lain, Tafsi>>r al-
Jala>lain, al-Itqa>n fi> ‘Ulu>m al-Qur’a>n, Nawa>hid al-Abka>r wa Shawa>rid al-Afka>r, al-Dur al-
Manthu>r fi> al-Tafsi>r bi al-Ma’thu>r, Luba>b al-Nuqu>l fi> Asba>b al-Nuzu>l, dan lain sebagainya.
Karya al-Suyu>t}i dalam bidang hadis antara lain al-Aha>dith al-Muni>fah, Sharh} Suyu>t}i> ‘ala> Muslim,
al-Ja>mi’ al-S}aghir, T{abaqat al-H{uffaz} dan lail-lain. Dalam bidang fikih ia juga mempunyai banyak
karangan kitab yakni al-Ashba>h wa al-Naz}a>ir fi> al-Fiqh al-Ima>m al-Sha>fi’i, ada>b wa al-Fatwa, Asba>b
al-Ikhtilaf fi> al-Furu’ dan lainnya. Selain tiga fan ilmu yang telah disebutkan, al-Suyuti juga mempunyai
banyak karya di fan ilmu lain seperti bahasa Arab, sejarah dan sastra.20

Karakteristik Kitab Tafsir

1. Sekilas Tentang Kitab Tafsir al-T{abari
Kitab Tafsir al-T{abari ini memiliki nama Ja>mi’ al-Baya>n an Ta’wi>l Ayy al-Qur’a>n, Tafsir ini

juga sering disebut Ja>mi’al-Baya>n fi> Tafsi>r al-Qur’a>n ada juga yang menyebutnya Ja>mi’ al-Baya>n fi>
Ta’wi>l Ay al-Qur’a>n. Kitab tafsir ini merupakan salah satu referensi kitab tafsir yang populer dan paling

17 Ibid.
18 Muhammad Syasi li Ruhimat, Ashil dan Dakhil dalam Tafsir bi al-Ma’tsur karya Imam al-Suyuti (Bandung: S2 UIN Sunan
Gunung Jati Bandung, 2020).
19 Ibid.
20 Ibid.



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 107

Abu Sari, et.al.

terdahulu. Kitab tafsir ini termasuk tafsir naqli atau tafsir bi al-Ma’thu>r yakni kitab tafsir yang mentafsirkan
al-Qur’an dengan periwayatan, baik dari al-Qur’an, hadis, maupun dari periwayatan sahabat dan tabiin. Di
waktu yang sama, kitab ini juga menjajdi cikal bakal tafsir bi al-Ra’yi atau tafsir aqli yakni tafsir yang
menggunakan nalar dan ijtihad dalam menafsirkan ayat al-ur’an sesuai dengan kaidah penafsiran, karena
dalam kitab ini ditemukan adanya istinbath dan tarjih yang merupakan bagian dari aqli.21

Tafsir al-T{abari terdiri dari 15 Jilid terbitan Dar al-Fikr Beirut. Kitab ini memuat tafsir al-Qur’an
secara sempurnya yakni 30 juz. Kitab ini disusun pada abad III dan selesai dalam 7 tahun yang mana, al-
Tabari mendektekan kepada muridnya sejak tahun 283-290 H. Di dalam Tafsir al-Tabari atau Tafsir Ja>mi’
al-Baya>n mencakup pembahasan mengenai beberapa disiplin ilmu, seperti kebahasaan, nahwu, syair, dan
ragam qiraat. Metodologi yang dipakai al-T{abari dalam menafsirkan al-Qur’an adalah menggunakan
sistem isnad yang bersandar pada hadis, periwayatan sahabat dan tabiin, hal serupa juga diikuut oleh Ibnu
Kathir. Kemudian setelah itu muncul berbagai metode dalam menafsirkan al-Qur’an. Selain menggunakan
sistem isnad, ia juga menggunakan metode tahlili.22 Dalam perkembangannya, metode tafsir tahlili tidak
hanya menggunakan sandaran hadis-hadis Rasulullah atau yang dikenal dengan tafsir bi al-Ma’thu>r ada juga
menggunakan dasar sumber tafsir degan penalaran atau ra’yu.23

Tafsir al-Tabari tidak memiliki gaya interpretasi atau corak yang spesifik karena al-T{abari
menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an berdasarkan informasi yang diterima secara riwayat. Meskipun begitu, al-
T{abari tidak hanya mengandalkan riwayat semata, tetapi juga menggunakan penilaian pribadinya untuk
memilih riwayat yang lebih kuat di antara berbagai riwayat yang ada. Selain corak, dana Tafsir al-T{abari
juga memiliki karakteristik di antaranya, menggunakan bi al-Ma’thu>r, memperhatikan aspek i’rab,
mengeksplorasi syair dan menganalisa prosa Arab, pemaparan ragam qiraat, mencermati korelasi ayat
sebelum dan sesudahnya dan melakukan sinkronisasi antar makna ayat.24

2. Sekilas Tentang Kitab Tafsir Ibnu Kathir
Nama Tafsir Ibnu Kathir adalah Tafsi>r al-Qur’a>n al-Az}i>m, menurut riwayat, penamaan kitab

tafsir ini langsung diberikan oleh Ibnu Kathir. Akan tetapi, sangat disayangkan, baik al-Dzahabi maupun
al-S}abuni tidak mencantumkan sumber utama yang otentik sebagai rujukan bahwa nama Tafsir Ibnu
Kathir adalah Tafsi>r al-Qur’a>n al-Az}i>m maka hal itu memunculkan keraguan di kalangan pengamat
tafsir, karena (1) Ibnu Kathir dalam kitab tafsir atau tarikhnya tidak menyebut penamaan kitab tafsir yang
ditulisnya, hal ini berbeda dengan tradisi ulama lain yang biiasnya menyebutkan dalam muqaddimahnya. (2)
Tidak satu pun kitab-kitab biografi yang disusun para ulama klasik mencantumkan nama kitab tersebut. (3)
Tidak semua kitab tafsir Ibnu Katsir yang diterbitkan muncul dengan judul yang populer itu.25

21Mahmud Mahmud, Tafsir-Tafsir Al-Qur’an Perkenalan dengan Metode Tafsir (Bandung: Pustaka, 1987).
22 Penafsiran yang memaparkan segala makna dan aspek yang terkandung di dalamnya sesuai dengan urutan bacaan yang
terdapat dalam al-Qur’an. Cirinya adalah membahas segala sesuatu yang menyangkut ayat, menonjolkan hukum, riwayat
dll, pembahasannya sesuai dengan urutan ayat, menyebutkan munasabah ayat, asbab al-Nuzul dan aspek lain secara rinci.
Umumnya, tafsir yang menggunakan metode tahlili berjilid-jilid.
23 Asep Abdurrohman, “Metodologi Al-Thabari dalam Tafsir Jami’ul Bayan Fi Ta’wili al-Qur’an,” Kordinat XVII, no. 1
(April 2018).
24 Ananul Nahari Hayunah, “Tafsir Ath-Thabari: Kitab Tafsir Spektakuler,” diakses 9 Juli 2023, https://tanwir.id/tafsir-
ath-thabari-kitab-tafsir-spektakuler/.
25 Bisri, Model Penafsiran Hukum Ibnu Katsir.



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 108

Abu Sari, et.al.

Berdasarkan ketiga alasan di atas, dapat disimpulkan bahwa tidak berlebihan menyatakan bahwa
nama kitab tafsir Ibnu Katsîr muncul pada awal abad ke-20. Oleh karena itu, ada kemungkinan bahwa
judul kitab tafsir Ibnu Kathir tersebut diberikan oleh penulis manuskrip atau bahkan oleh penerbit.
Meskipun Ibnu Kathir mungkin juga memberikan judul untuk kitabnya sendiri, belum ada sumber yang
dapat memastikan hal tersebut. Oleh karena itu, selama tidak ada bukti autentik untuk penyebutan yang
populer, tidak ada kewajiban untuk secara langsung menerima nama kitab Ibnu Kathir tersebut. Namun,
terlepas dari perdebatan mengenai penyebutan kitab tersebut, disepakati bahwa perbedaan nama tersebut
tidak berdampak pada esensi dari isi kitab tafsir Ibnu Kathir yang tetap utuh dan orisinal.

Melihat periode munculnya tafsir Ibnu Kathir di era pertengahan, maka tafsir Ibnu Katsir dapat
digolongkan sebagai tafsir yang afirmatif dengan nalar ideologis.26 Karakteristik penafsiran di era tersebut
menurut Abdul Mustaqim adalah banyak dipengaruhi oleh kepentingan politik, golongan, madzhab,
ideologi keilmuan. Tetapi hal ini bukan berarti semua tafsir di era pertengahan selalu tercampuri dengan
kepentingan politik atau golongan. Ditinjau dari bentuk penafsiran, Ibnu Kathir maasuk pada kategori
tafsir bi al-Ma’thu>r meskipun di era pertengahan sudah mendominasi tafsir bi al-Ra’yi. Dalam penyajiannya,
Ibnu Kathir menggunakan metode analsisis atau tah}lili karena ia menyajikan secara runtut mulai dari surat
al-Fatihah, al-Baqarah sampai dengan al-Nas sesuai dengan mushaf Usmani dengan tidak mengabaikan
aspek asba>b al-Nuzu>l dan juga munasabah ayat antara satu sama lain.27

Jika ditinjau dari cara penjelasannya, Tafsir Ibnu Kathir menggunakan metode muqaran yakn
membandingkan ayat al-Qur’an yang diduga memiliki kesamaan atau kemiripan redaksi dalam dua kasus
berbeda atau memiliki redaksi berbeda dalam kasus yang sama. Kecenderungan dalam Tafsir Ibnu Kathir
adalah sesuai dengan disiplin dan latar belakang keilmuan yang ia geluti, yakni bidang fikih. Karena ia
melakukan penafsiran tidak jarang mengutip pendapat dari Imam Madzhab Fikih. Di sisi lain, dalam
penafsirannya ia juga menantumkan beberapa riwayat qiraah sab’ah dan beberapa kisah israiliyat.

3. Sekilas Tentang Kitab al-Dur al-Manthu>r fi> al-Tafsi>r bi al-Ma’thu>r
Terdapat beberapa kitab tafsir yang dikarang oleh al-S}uyu>ti, namun di sini yang akan dibahas

adalah kitab Al-Dur al-Manthu>r fi> al-Tafsi>r bi al-Ma’thu>r. Tafsir ini lahir dari kitab tafsir Tarjuman al-
Qur’a>n yang dibuang sanad-sanadnya hingga menjadi ringkas. Dalam muqaddimah kitabanya al-Dur al-
Manthu>r ia mengatakan bahwa banyaknya mata rantai sanad dalam Tarjuman Al-Qur’a>n membuat para
pembaca kitab tidak bersemangat, maka ia pun memprioritaskan matan-matan dengan menghapus banyak
rangkaian sanadnya. Maka lahir kitab Tafsi>r al-Dur al-Manthu>r fi> al-Tafsi>r bi al-Ma’thu>r.

Tafsir al-S}uyu>ti ini menggunakan pendekatan riwayat atau bi al-Ma’thu>r ia menghimpun hadis
nabi serta athar sahabat san tabiin. Dalam kitaba ini, al-Suyuti sangat konsisten dengan metode bi al-
Ma’thu>r ini, ia sangat menghindari ra’yu (pemikiran/penalaran) dalam penukilan riwayat. Hal ini
merupakan bukti kehati-hatian al-S}uyu>ti dalam menafsirkan al-Qur’an, karena ia cukup menggunakan

26 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer (Yogyakarta: LKIS, 2012).
27 Maliki Maliki, “Tafsir Ibnu Katsir: Metode dan Bentuk Penafsirannya,” el-Umdah Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir 1, no. 1
(Juni 2018).



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 109

Abu Sari, et.al.

ra’yu dalam Tafsir al-Jala>lain saja. Metode yang dibentuk al-S}uyu>ti ini membentuk nuansa tersendiri
dibanding dengan para mufasir bi al-Ma’thu>r sebelumnya seperti al-T{abari dan lain sebagainya.28

Kebebasan Beragama Perspektif Tafs ir b i al-Ma’th u r

Tafsir bi al-Ma’thur adalah sumber penafsiran yang berasal dari riwayat, yakni menafsirkan al-Qur’an
dengan al-Qur’an, hadis atau pendapat sahabat dan tabiin. tafsir jenis ini kebanyakan digunakan oleh mufassir
klasik seperti Ibnu Abbas, Ibn Jarir al-Tabari, Ibnu Kathir, Jalal al-Din al-Suyuti dan lain sebagainya. Tafsir bi
al-Ma’thur seringkali dipakai untuk menafsirkan ayat-ayat yang berhubungan dengan tuhan uluhiyyah dan
rububiyyah serta penafsiran hukum Islam. Seperti yang akan dibahas di penelitian ini yakni kebebasan beragama.

Dalam Islam, kebebasan adalah bebasnya manusia untuk menentukan pilihan dan tujuannya sendiri
tanpa adanya tekanan dari pihak lain. Allah membekali manusa akal pikiran tidak lain tujuannya adalah supaya
manusia dapat membedakan mana yang baik dan buruk bagi dirinya. Allah juga mengisi manusia dengan
moral dan budi pekerti agar manusia dapat membatasi dirinya supaya tidak sampai melewati batas-batas yang
tidak seharusnya dilakukan. Manusia bebas memilih dan menentukan arah hidupnya, adapun pilihan yang
paling besar adalah beriman dan beragama.29

Prinsip kebebasan beragama diterangkan di dalam al-Qur’an beberapa kali, di antaranya surat al-
Baqarah ayat 256.

ةٰال الْمءرْمُ مءةِ رَ اَرلْمَ ةَ مَ الَمَةَ اَةُةّ اَرللا رۢ رءِاءةررؤمَ اَرلّْاغُ مسرَ ارةْ ة ااَةَ ةِٰ الْمُ اَرۢ مّ الَْنْ ةراۢ اَاَ الِّْررۢااَة ةلَاَر مَ لاإرْ
ررٌاَةىررٌ ااءةللااَةَ ةصٌاْةلة الّسرِ

“Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam); sesungguhnya telah jelas jalan yang benar
daripada jalan yang sesat. Karena itu barangsiapa yang ingkar kepada Thaghut dan beriman kepada
Allah, maka sesungguhnya ia telah berpegang kepada buhul tali yang amat kuat yang tidak akan putus.
Dan Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.” (QS. Al-Baqarah [2]: 256).

Ayat di atas menjelaskan tentang larangan memaksa dalam memeluk agama, apapun agamanya Islam,
Yahudi, Nasrani maupun agama yang lainnya. Khususnya dalam agama Islam sendiri, dilarang memaksakan

manusia untuk memeluknya yang tertera pada lafadz الِّْررۢ ةلَاَر مَ لاإرْ (tidak ada paksaan untuk memasuki
agama Islam). Hal ini membuktikan bahwa sangat luasnya toleransi antar agama yang diajarkan dalam agama
Islam. Dalam tafsir al-T{abari, al-T{abari berkata bahwa terdapat tiga pendapat mengenai penafsiran ayat
tersebut, di antaranya. Pertama, para mufasir berselisih pendapat mengenai ayat tersebut. Dari sebagian mereka
berpendapat bahwa ayat ini turun dengan sekelompok orang dari golongan Anshar yang memiliki beberapa
anak yang telah beragama Yahudi dan Nasrani, kemudian ketika Allah mendatangkan agama Islam, mereka
berkeinginan memaksa memeluk agama Islam.

Diriwayatkan dari Ibn Jubair, dari Ibnu ‘Abba>s berkata: terdapat seorang wanita yang hidup sendiri
tanpa ada seorang anak, maka dalam dirinya ia berketetapan bahwa jikalau ada seorang anak hidup
bersamanya maka ia akan menjadikan seorang anak itu beragama Yahudi. Ketika bani Naz}ir diusir, ada
beberapa anak dari kaum Anshar yang ikut mereka, kemudian mereka berkata: “Kami tidak akan

28 Ruhimat, Ashil dan Dakhil dalam Tafsir bi al-Ma’tsur karya Imam al-Suyuti.
29 Wardani Wardani dkk., “Hak Asasi Manusia dan Statement Kebebasan Beragama dalam Al-Qur’an (Kajian Tafsir
Surat Al-Baqarah Ayat 256),” Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir 5, no. 1 (2021).



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 110

Abu Sari, et.al.

meninggalkan anak-anak kami! Maka Allah SWT menurunkan ayat ةِٰ الْمُ اَرۢ مّ الَْنْ ةراۢ اَاَ الِّْررۢااَة ةلَاَر مَ لاإرْ
(tidak ada paksaan untuk memasuki agama Islam, sesungguhnya telah jelas jalan yang benar dari pada yang
salah).30

Kedua, maksud dari surat al-Baqarah ayat 256 adalah orang-orang Ahli Kitab tidak boleh dipaksa
masuk agama Islam apabila mereka membayar pajak. Dikatakan juga bahwa ayat ini khusus untuk orang kafir
dan tidak ada yang menasakhnya. Diriwayatkan dari Sa’i>d, dari Qata>dah tentang ayat tersebut, bahwa dia
berkata: “Orang Arab haruslah dipaksa, karena mereka umat yang tidak mengenal baca tulis, tidak ada satu
pun kitab yang mereka ketahui, maka tidak diterima mereka selain masuk Islam, sedangkan Ahli Kitab jangan
dipaksa masuk Islam jika mereka mau membayar pajak, dan mereka tidak dihalang-halangi dari agama mereka,
tetapi dibiarkan”31

Ketiga, ayat ini telah dinasakh dan turun sebelum diwajibkan berperang, hal ini berdasarkan riwayat

dari Ya’qu>b bin Abdurrahman al-Zuhri, aku bertanya kepada Zaid bin Aslam tentang ayat الِّْررۢ ةلَاَر مَ لاإرْ
ةِٰ الْمُ اَرۢ مّ الَْنْ ةراۢ اَاَ اَة ا dia berkata: Rasulullah SAW berada di Makkah selama 10 tahun tidak pernah
memaksa seorang pun untuk masuk agama Islam, namun orang Musyrik menolak bakan memerangi mereka,
maka Rasulullah SAW meminta izin kepada Allah SWT untuk memerangi mereka dan Allah
mengizinkannya.32

Setelah beberapa pendapat besertan riwayat yang disebutkan al-T{abari dalam kitabnya, ia juga
mentarjih bahwa pendapat yang paling tepat adalah yang menyatakan bahwa ayat tersebut turun kepada

orang-orang tertentu, maksud ةِٰ الْمُ اَرۢ مّ الَْنْ ةراۢ اَاَ الِّْررۢااَة ةلَاَر مَ لاإرْ adalah para Ahli Kitab dan Majusi,
serta orang yang telah memilih agama selain Islam, dan dipungut pajak darinya. Ayat ini tidak dinasakh denga
ayat lain.33

Selain itu, Ibnu Kathi>r juga menjelaskan bahwa latar belakang turunnya ayat ini masih
diperselisihkan oleh mufasir. Tetapi ia menjelaskan bahwa hendaklah tidak ada pemaksaan terhadap seseorang
untuk mengikuti agama Islam, karena Islam telah disampaikan dengan bukti dan dalil yang jelas. Tidak perlu
memaksa siapapun untuk memeluk agama ini. Namun, bagi mereka yang diberi petunjuk oleh Allah SWT
menuju Islam, dengan hati yang terbuka dan pikiran yang terang, akan masuk dalam agama ini dengan
pemahaman yang benar. Namun, bagi yang hatinya tertutup oleh Allah SWT, dan pendengarannya serta
penglihatannya dibutakan, maka memaksa mereka untuk masuk ke dalam agama ini tidak akan memberikan
manfaat.34

Demikian al-Suyu>t}i, dalam mengomentari ayat di atas, lebih cenderung mengikuti penafsiran al-
T{abari yang merujuk pada Asba>b al-Nuzu>l yang terkait dengan nadzar seorang perempuan yang hendak
memaksa anaknya untuk mengikuti ajaran Yahudi. Riwayat ini dikuatkan oleh al-Suyu>t}i dengan
menggunakan riwayat lain selain Ibnu Jari>r al-T{abari seperti Abu Daud, al-Nasa>’i, Ibnu al-Munz}i>r, Ibnu
Abi> H{ati>m, al-Nuh}h}a>s dalam kitab Nasikh-nya, Ibnu Mundah dalam kitab Ghara>ib Shu’abihi-nya,

30Muhammad bin Jarir (al) Thabari, Jami’ al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an, vol. 5 (t.t: Mu’assasah al-Risalah, 2000).
31 Ibid.
32 Ibid.
33 Ibid.
34 Ibn Katsir (al) Dimashqi, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, vol. 1 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, 2020).



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 111

Abu Sari, et.al.

Ibnu H{ibba>n, Ibnu Mardawaih, al-Baihaqi dalam kitab Sunannya serta Al-D{iya’ dalam kitab al-Mukhtarah
yang secara keseluruhan berasal dari jalur periwayatan Ibnu ‘Abba>s.35

Point utama dalam riwayat-riwayat tersebut adalah bahwa ayat اَرۢ مّ الَْنْ ةراۢ اَاَ الِّْررۢااَة ةلَاَر مَ لاإرْ
ةِٰ الْمُ turun sebagai respons terhadap situasi di kalangan Anshar, khususnya wanita-wanita Anshar, yang
sebelumnya sering memaksa anak-anak mereka untuk mengikuti agama Yahudi sebelum kedatangan Islam.
Ketika Islam datang, beberapa anak dari Anshar tetap berpegang pada agama mereka, dan ada keinginan
untuk memaksa mereka untuk masuk Islam. Dalam konteks ini, Allah menegaskan bahwa tidak ada paksaan
dalam agama dan memberikan pilihan kepada setiap individu untuk memilih agamanya sendiri tanpa tekanan
atau pemaksaan.

Ayat selanjutnya yang menjelaskan mengenai konsep kebebasan beragama adalah surat Yunus ayat 99,
yang berbunyi:

ررۢة َرؤَۡرّ رءّرءلم رةْ اٰغ َةَ لّْاصسة ر َۡرَ َرْ ةِّة ةَةَ ررًَصۚ َةَ ۡ ْرىنلرٌ ضۡر لأۡةَ َري َةۢ ة ةَٓةۢ ة َةَنَ ْةاِة ءةْةءۡ

“Dan jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang yang di muka bumi seluruhnya.
Maka apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya mereka menjadi orang-orang yang beriman
semuanya?” (QS. Yunus [10]: 99)

Dalam ayat ini al-T{abari memberikan komentar yang berlandasan dari sebuah riwayat yang berasal
dari Mu’awiyah, ‘Ali> dan Ibnu ‘Abba>s bahwa ayat ررًَصۚ َةَ ۡ ْرىنلرٌ ضۡر لأۡةَ َري َةۢ ة ةَٓةۢ ة َةَنَ ْةاِة ءةْةءۡ (Dan
jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang yang di muka bumi seluruhnya) turun sebagai
protes terhadap keinginan Rasulullah SAW yang sangat berharap agar semua orang beriman dan mengikuti
petunjuknya. Namun Allah memberitahukan dan menegaskan bahwa tidak mungkin semua orang akan
beriman kepada Allah SWT seperti apa yang diharapkan oleh Rasulullah SAW, kecuali bagi mereka yang
memang telah dikehendaki oleh-Nya. Sebaliknya, seandainya mereka tidak dikehendaki untuk beriman, maka
niscaya mereka akan tetap dalam kesesatan.36

Al-T{abari juga mengutip dari Abu> Ja’far, ia mengatakan bahwa Allah SWT membenarkan sikap
Rasulullah SAW yang berharap agar mereka kaum non Muslim beriman dan ikhlas beribadah hanya kepada
Allah SWT semata. Namun, Allah SWT memberi ketegasan bahwa Dia telah menetapkan qada’ sebelum
Rasulullah SAW diutus menjadi nabi dan rasul. Artinya, sebagian orang tidak akan beriman kepada
Muhammad, dan tidak akan mengikuti petunjuk Muhammad kecuali bagi orang-orang yang sebelumnya telah
meraih keselamatan di dalam Kitab pertama, sebelum langit dan bumi serta isinya.37

Ibnu Kathi>r dalam menafsirkan ayat tersebut selaras dengan penafsiran al-T{abari bahwa jika Allah
berkehendak, maka orang-orang itu pasti akan beriman. Namun, Allah sengaja tidak menghendaki hal itu
karena terdapat hikmah di balik ketentuan tersebut. Allah menegaskan bahwa keimanan atau pengingkaran
mereka tidak menjadi tanggung jawab Nabi Muhammad SAW. Sebab, beliau hanya bertugas sebagai pemberi

35 Dian Mardiana, “Pemaknaan Toleransi dan Kebebasan Beragama Perspektif Tafsir bi al-Ma’thur; Studi tentang Tafsir
Jami’ al-Bayan fi Tafsir al-Qur’an, Tafsir al-Qur’an al-Azhim dan al-Dur al-Mantsur fi Tafsir bi al-Ma’tsur,” Islamuna
Jurnal Studi Islam 5, no. 1 (Juni 2018); Jalaluddin (al) Suyuthi, al-Dur al-Mantsur al-Tafsir bi al-Ma’tsur, vol. 1 (t.t: Markaz Hijr
li al-Buhus wa al-Dirasat al-‘Arabiyah wa al-Islamiyah, 2003).
36Muhammad bin Jarir (al) Thabari, Jami’ al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an, vol. 15 (t.t: Mu’assasah al-Risalah, 2000).
37 Ibid.



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 112

Abu Sari, et.al.

peringatan semata. Oleh karena itu, pantas jika pada lafadz berikutnya Allah menanyakan dalam bentuk

penyangkalan, ررۢ رءّرءلاَرؤَۡرّ اٰارةْ الّْاصساَةَ َۡرَ ةِّاَرْ أةَةَ (Maka apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya
mereka menjadi orang-orang yang beriman semuanya?)

Ibnu Kathi>r juga menukil ayat-ayat lain yang sama atau sejalan maknanya dengan Yunus ayat 99
seperti surat Hud ayat 118-119

ة َةَِرَ ةِر ْةىرَ م اِ ءةَةَ ۗ م َةىةُةلرٌ ة رَ رذةغْ ءةْ ۚ ة َةَنَ ة َاَرٌ َةۢ رلا ةىرسررۢة َرَمَ رةزةلْرءۢة ءةلة ۖ ً ةِ ءةغَرّ اًِ رَ لّْاصسة ةلة ْةَةَ ة َةَنَ ْةاِة ءةْةءم
ررۢة ةَ ةَمَ ءةلّْاصسر اِر لْمَرّ ة َرۢ ة َةلةّاٌ ا ةةۢ مَ ةَ

“Jikalau Tuhanmu menghendaki, tentu Dia menjadikan manusia umat yang satu, tetapi mereka
senantiasa berselisih pendapat. Kecuali orang-orang yang diberi rahmat oleh Tuhanmu. Dan untuk
itulah Allah menciptakan mereka. Kalimat Tuhanmu (keputusan-Nya) telah ditetapkan: sesungguhnya
Aku akan memenuhi neraka Jahannam dengan jin dan manusia (yang durhaka) semuanya.” (QS. Hud
[11]: 118-119).38

Sementara itu al-Suyu>t}i dalam kitabnya al-Dur al-Manthu>r, ia tidak berkomentar apapun terkait
ayat ini. Namun, dalam penjelasan ayat lain ia banyak meriwayatkan. Seperti dalam surat al-Kahfi ayat 29, yang
mana ayat ini juga terdapat pembahasan terkait kebebasan beragama, bahwa Allah SWT adalah sumber
kebenaran, dan siapa saja yang ingin beriman maka hendaklah beriman. Sebaliknya, siapa yang ingin tetap
dalam kekafiran, maka biarlah ia kafir.

ءةإرۢ رلةصۚ َرَةلّرَ ۡ َرلرٌ ةصّة ةَ ّةصَلً ررۢة ْرىَاغىرَ َۡةّّۡةص ةَ اا رّ ۚۡ ۡسرَ َةىرۡةْ ْةاِة ةۢ ءةَ َةىرۡرؤَۡرۢ ْةاِة ةۢ َةَ ۖۡ رٌ َاَِرْ َرۢ ن لَْۡةُ رلر ءةَ
ًص َۡةسةُ َرَ ۡ ةاِةِ ءةَ ةلبر لْْاَ َرئسۡة لْۡءرَرءَةۚ ۡءري رةْ ْةلَْۡرللۡر ةاِ َرَ ةصْرءلم ررُ ررْرءلم َۡةُ رةَ

“Dan katakanlah: "Kebenaran itu datangnya dari Tuhanmu; maka barangsiapa yang ingin (beriman)
hendaklah ia beriman, dan barangsiapa yang ingin (kafir) biarlah ia kafir". Sesungguhnya Kami telah
sediakan bagi orang orang zalim itu neraka, yang gejolaknya mengepung mereka. Dan jika mereka
meminta minum, niscaya mereka akan diberi minum dengan air seperti besi yang mendidih yang
menghanguskan muka. Itulah minuman yang paling buruk dan tempat istirahat yang paling jelek.”
(QS. Al-Kahfi [18]: 29)

Al-Suyu>t}i menyampaikan bahwa menurut riwayat Ibnu Abi> H{atim dari Qata>dah, dia
menyatakan bahwa al-Haq (kebenaran) adalah al-Qur'an. Al-Suyu>t}i juga menjelaskan bahwa dalam surat al-
Kahfi ayat 29, terdapat makna bahwa Allah akan membimbing seseorang untuk beriman jika Dia
menghendaki, dan sebaliknya, seseorang akan menjadi kafir jika Allah menghendaki demikian. Pemahaman ini
juga sejalan dengan penafsiran ayat 29 surat al-Takwir menurut riwayat Ibnu ‘Abba>s.

ررۢة ةغىةَ لْمَ َةبن للار ةاِة رةْ ةۢ رلا ةاِرءۢة َةْ ةص ءةَ

“Dan kamu tidak dapat menghendaki (menempuh jalan itu) kecuali apabila dikehendaki Allah, Tuhan
semesta alam.” (Al-Takwir [81]: 29).39

38 Ibn Katsir (al) Dimashqi, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, vol. 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, 2020).
39 Jalaluddin (al) Suyuthi, al-Dur al-Mantsur al-Tafsir bi al-Ma’tsur, vol. 5 (t.t: Markaz Hijr li al-Buhus wa al-Dirasat al-
‘Arabiyah wa al-Islamiyah, 2003).



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 113

Abu Sari, et.al.

Dalam penjelasannya al-T{abari memberikan komentar bahwa al-Kahfi ayat 29 mengandung makna
pentingnya mengikuti kebenaran, beriman, dan taat kepada Allah, serta menegaskan konsekuensi dari
mengikuti kesesatan dan mengabaikan petunjuk-Nya. Karena kebenaran hanya milik Allah SWT, petunjuk
dan kesesatan berada di tangannya, dan Allah adalah dzat yang memiliki otoritas terbesar dalam menentukan
siapa yang akan diberi petunjuk dan siapa yang akan dibiarkan dalam kesesatan.40 Berbeda dengan Ibnu

Kathi>r yang memaknai ayat tersebut sebagai ancaman yang sangat keras, ia lebih banyak menafsiri lafadz ا إرّ
ةلب الْْاَ اَرئسۡ الْۡءرَرءَة ءۡر ارةْ اْةلَْۡرللۡ ةا اَرَ ةصْرءل اررُ ررْرءل َۡةُ ارةَ اءةإر رلةص اَرَةلّرَ اَرلرٌ ةصّ اأةَ اّةصًَ ررۢ اْرىَاغىرَ اأةََۡةّّۡة
َۡةسةًُ اَرَ ةاِةِ اءةَ (Sesungguhnya Kami telah sediakan bagi orang orang zalim itu neraka, yang gejolaknya

mengepung mereka. Dan jika mereka meminta minum, niscaya mereka akan diberi minum dengan air seperti
besi yang mendidih yang menghanguskan muka. Itulah minuman yang paling buruk dan tempat istirahat yang
paling jelek).41

Ayat selanjutnya yang memuat konsep kebebasan beragama adalah surat al-Kafirun ayat 6.

ّررۢر رية ءةْ ۡ رٌ ّررّرْ ۡ رٌ ْةْ

“Untukmu agamamu, dan untukkulah, agamaku” (QS. Al-Kafirun [109]: 6)

Surat al-Kafirun ayat terakhir ini lebih berfokus pada pengkhususan agama bahwa setiap agama
memiliki independensi masing-masing dan tidak bisa disatukan dengan dalih apapun, sehingga anjuran dalam
ayat ini untuk memberi kebebasan bagi penganut agama dalam menganut ajaran agama yang diyakini masing-
masing.42

Dalam riwayat Ibnu Zaid, al-T{abari menyatakan bahwa ada perbedaan pendapat di kalangan para
mufassir tentang khitab (sasaran pembicaraan) dalam surat al-Kafirun ayat 6. Beberapa mufassir menyatakan
bahwa ayat tersebut ditujukan kepada orang-orang musyrik yang menyekutukan Allah dengan berhala dan
berbagai tuhan lain. Di sisi lain, beberapa mufassir lain menyatakan bahwa khitabnya adalah orang-orang
Yahudi yang hanya menyembah Allah saja, tidak menyekutukan-Nya, tetapi mereka menolak sebagian besar
para Nabi dan utusan Allah beserta risalah yang mereka bawa, bahkan melakukan pembunuhan terhadap
mereka dengan cara yang dzalim dan menunjukkan permusuhan. Dengan kata lain, ada perbedaan pandangan
mengenai siapa yang menjadi objek dalam ayat tersebut, apakah ditujukan kepada orang-orang musyrik yang
menyekutukan Allah atau kepada orang-orang Yahudi yang tidak menyekutukan-Nya tetapi menentang para
Nabi dan risalah mereka.

Kemudian, al-T{abari menjelaskan bahwa ayat ini diturunkan oleh Allah sebagai panduan bagi Nabi
Muhammad SAW saat dia dihadapkan dengan pilihan oleh orang-orang kafir Quraisy. Mereka menawarkan
kepada Nabi Muhammad opsi untuk menyembah Tuhan mereka secara bergantian. Artinya, selama satu
tahun, mereka akan menyembah Allah, dan selama satu tahun berikutnya, Nabi Muhammad harus
menyembah Lata dan Uzza, yang merupakan berhala yang disembah oleh orang-orang Quraisy. Mereka juga

40Muhammad bin Jarir (al) Thabari, Jami’ al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an, vol. 18 (t.t: Mu’assasah al-Risalah, 2000).
41 Ibn Katsir (al) Dimashqi, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, vol. 3 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, 2020).
42 Rahmawati Hidayat dan Musa Al Kadzim, “Reaktualisasi Toleransi Beragama Surah Al-Kafirun (Telaah Perbandingan
Tafsir al-Misbah dan Tafsir al-Maraghi),” Tajdid 21, no. 1 (Juni 2022).



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 114

Abu Sari, et.al.

memberikan berbagai tawaran seperti harta dan wanita untuk menggoda Nabi Muhammad agar menerima
tawaran tersebut. Penafsiran ini didasarkan pada riwayat Ibnu ‘Abba>s, yang dijelaskan oleh al-T{abari.43

Ibnu Kathi>r dalam tafsirnya tidak menyajikan penjelasan mengenai penafsiran surat al-Kafirun
seperti yang telah dijelaskan sebelumnya. Sebaliknya, Ibnu Kathi>r hanya mengutip berbagai riwayat yang
menggambarkan keutamaan surat tersebut. Tetapi ia memberi sedikit penjelasan bahwa ketika Rasulullah
SAW diberi tawaran oleh kafir Quraisy, ia menjawab “Aku tidak menyembah apa yang kalian sembah
sekarang, dan aku tidak akan menjawab kalian selama sisa umurku, dan kalian tidak menyembah apa yang aku
sembah”44 al-Suyu>t}i dan al-T{abari memiliki tafsiran yang hampir serupa. Menurut al-Suyu>t}i, ayat ini
diturunkan untuk menolak tawaran orang-orang kafir Quraisy yang ingin barter dalam hal penyembahan.
Mereka bahkan menantang bahwa jika agama yang dibawa oleh Nabi Muhammad lebih baik, maka mereka
akan mengikutinya. Namun, jika agama mereka dianggap lebih baik, Nabi Muhammad harus
mengikuti agama mereka.45

Setelah dijelaskan mengenai ayat-ayat kebebasan beragama dalam surat al-Baqarah ayat 256, Yunus
ayat 99, al-Kahfi ayat 29 dan al-Kafirun ayat 6, peneliti memberikan kesimpulan bahwa keempat ayat tersebut
terdapat kesamaan yakni berbicara tentang kebebasan beragama dan ketidak ada paksaan dalam masalah
kepercayaan dan keyakinan agama serta masing-masing ayat menegaskan bahwa setiap individu bebas memilih
untuk beriman atau tidak beriman, dan tidak ada yang dapat memaksakan keyakinan atau agama mereka
kepada orang lain.

Setelah peneliti membaca dan menganalisis empat ayat di atas sesuai dengan perspektif tafsir bi al-
Ma’thu>r ditemukan beberapa perbedaan di antaranya:

1. Surat al-Baqarah ayat 256 menekankan bahwa tidak ada paksaan dalam agama dan bahwa Allah

mengetahui siapa yang berpegang teguh pada kebenaran dan siapa yang mengingkari.

2. Surat Yunus ayat 99 menyatakan bahwa jika Allah menghendaki, Dia bisa membuat semua orang

di bumi beriman, tetapi Allah memberi kebebasan kepada manusia untuk memilih keyakinan

mereka sendiri.

3. Surat Al-Kahfi ayat 29 menjelaskan bahwa kebenaran datang dari Tuhan, dan setiap orang diberi

pilihan untuk beriman atau kafir. Mereka yang zalim akan mendapatkan siksaan yang menyala-

nyala jika memilih untuk kafir.

4. Surat Al-Kafirun ayat 6 menggarisbawahi pendirian teguh Nabi Muhammad dalam

mempertahankan agamanya dan menolak tawaran kompromi dengan orang-orang musyrik.

Empat ayat ini memiliki kesamaan dalam menegaskan prinsip kebebasan beragama, di mana setiap
individu memiliki kebebasan untuk memilih dan meyakini agamanya. Ini adalah prinsip yang mendasari dalam
Islam dan juga diakui dalam banyak nilai universal dan hak asasi manusia. Ayat-ayat tersebut menekankan

43Muhammad bin Jarir (al) Thabari, Jami’ al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an, vol. 24 (t.t: Mu’assasah al-Risalah, 2000).
44 Ibn Katsir (al) Dimashqi, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, vol. 4 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, 2020).
45 Jalaluddin (al) Suyuthi, al-Dur al-Mantsur al-Tafsir bi al-Ma’tsur, vol. 8 (t.t: Markaz Hijr li al-Buhus wa al-Dirasat al-
‘Arabiyah wa al-Islamiyah, 2003).



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 115

Abu Sari, et.al.

bahwa pemaksaan atau paksaan dalam masalah agama adalah sesuatu yang tidak diterima. Namun, ada nuansa
perbedaan dalam pesan di balik masing-masing ayat. Surat al-Baqarah ayat 256 dan surat Yunus ayat 99 lebih
berfokus pada prinsip kebebasan beragama itu sendiri, sementara Surat al-Kahfi ayat 29 menekankan tentang
konsekuensi bagi orang yang memilih untuk mengingkari kebenaran dan memilih jalan kesesatan. Surat al-
Kafirun ayat 6 menyoroti ketegasan Nabi Muhammad dalam mempertahankan keyakinannya tanpa kompromi.

Kesimpulan

Secara keseluruhan, keempat ayat tersebut (surat al-Baqarah ayat 256, Yunus ayat 99, al-Kahfi ayat 29
dan al-Kafirun ayat 6) menurut pandangan al-T{abari, Ibnu Kathi>r dan al-Suyu>t}i memiliki pesan penting
tentang pentingnya menghormati kebebasan beragama dan mengakui hak setiap individu untuk memilih
keyakinannya sendiri, sambil menekankan nilai-nilai kebenaran dan keteguhan dalam keyakinan. Namun,
penelitian ini sangat terbatas sebab peneliti hanya menyoroti empat ayat yang dirasa lebih menekankan
mengenai konsep dan prinsip kebebasan dalam beragama perspektif bi al-Ma’thu>r (riwayat). Diharapkan,
selanjutnya terdapat penelitian lebih lanjut mengenai konsep, kontekstualisasi dan aktualisasi mengenai
kebebasan beragama, yang tidak hanya berfokus pada tafsir klasik dan bersumber dari riwayat. Akan tetapi,
lebih menekankan kepada tafsir kontemporer atau kontekstual.

Daftar Pustaka

Abdurrohman, Asep. “Metodologi Al-Thabari dalam Tafsir Jami’ul Bayan Fi Ta’wili al-Qur’an.”
Kordinat XVII, no. 1 (April 2018).

Ali, A. Mukti. Universalitas dan Pembangunan. Jakarta: IKIP Bandung, 1971.

Baidhawi, Zakiyuddin. Kredo Kebebasan Beragama. Jakarta: PSAP, 2005.

Bisri, Hasan. Model Penafsiran Hukum Ibnu Katsir. Bandung: LP2M UIN SGD Bandung, 2020.

Dimashqi, Ibn Katsir (al). Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim. Vol. 1. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, 2020.

———. Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim. Vol. 2. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, 2020.

———. Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim. Vol. 3. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, 2020.

———. Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim. Vol. 4. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, 2020.

Hayunah, Ananul Nahari. “Tafsir Ath-Thabari: Kitab Tafsir Spektakuler.” Diakses 9 Juli 2023.
https://tanwir.id/tafsir-ath-thabari-kitab-tafsir-spektakuler/.

Hidayat, Rahmawati, dan Musa Al Kadzim. “Reaktualisasi Toleransi Beragama Surah Al-Kafirun
(Telaah Perbandingan Tafsir al-Misbah dan Tafsir al-Maraghi).” Tajdid 21, no. 1 (Juni 2022).

Ibn Fauzan, Shalih. Syarh Kitab Kasyf al-Syubuhat. Lebanon: Muassasah Risalah, 2004.



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 116

Abu Sari, et.al.

Kholis, Mohammad Maulana Nur. “Ayat Toleransi Perspektif Ibnu Jarir Ath-Thobari (Telaah
Deskriptif Surat Al-Baqarah: 256).” Al-Mada; Jurnal Agama, Sosial da Budaya 2, no. 1 (2019).

Litle, David. Kebebasan Agama dan Hak-Hak Asasi Manusia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997.

Mahmud, Mahmud. Tafsir-Tafsir Al-Qur’an Perkenalan dengan Metode Tafsir. Bandung: Pustaka, 1987.

Maliki, Maliki. “Tafsir Ibnu Katsir: Metode dan Bentuk Penafsirannya.” el-Umdah Jurnal Ilmu al-
Qur’an dan Tafsir 1, no. 1 (Juni 2018).

Mardiana, Dian. “Pemaknaan Toleransi dan Kebebasan Beragama Perspektif Tafsir bi al-Ma’thur;
Studi tentang Tafsir Jami’ al-Bayan fi Tafsir al-Qur’an, Tafsir al-Qur’an al-Azhim dan al-Dur
al-Mantsur fi Tafsir bi al-Ma’tsur.” Islamuna Jurnal Studi Islam 5, no. 1 (Juni 2018).

Maududi, Abu A’la (al). Empat Istilah dalam Al-Quran: al-Ilah, al-Rabb, al-Din dan al-Ibadah. Jakarta:
Pustaka Azzam, 2002.

Mustaqim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKIS, 2012.

Ruhimat, Muhammad Syasi li. Ashil dan Dakhil dalam Tafsir bi al-Ma’tsur karya Imam al-Suyuti.
Bandung: S2 UIN Sunan Gunung Jati Bandung, 2020.

Shihab, Quraish. Membumikan Al-Quran: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat. Bandung:
Mizan Pustaka, 2007.

Suyuthi, Jalaluddin (al). al-Dur al-Mantsur al-Tafsir bi al-Ma’tsur. Vol. 1. t.t: Markaz Hijr li al-Buhus wa
al-Dirasat al-‘Arabiyah wa al-Islamiyah, 2003.

———. al-Dur al-Mantsur al-Tafsir bi al-Ma’tsur. Vol. 5. t.t: Markaz Hijr li al-Buhus wa al-Dirasat al-
‘Arabiyah wa al-Islamiyah, 2003.

———. al-Dur al-Mantsur al-Tafsir bi al-Ma’tsur. Vol. 8. t.t: Markaz Hijr li al-Buhus wa al-Dirasat al-
‘Arabiyah wa al-Islamiyah, 2003.

Tasmuji, Tasmuji. “Pemikiran Abdullah Saeed tentang Riddah dan Hak Asasi Manusia.” Jurnal Religio
2, no. 1 (2011).

Thabari, Muhammad bin Jarir (al). Jami’ al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an. Vol. 5. t.t: Mu’assasah al-Risalah,
2000.

———. Jami’ al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an. Vol. 15. t.t: Mu’assasah al-Risalah, 2000.

———. Jami’ al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an. Vol. 18. t.t: Mu’assasah al-Risalah, 2000.



KEBEBASAN BERAGAMA DALAM LITERATUR TAFSIR….

Ju rn al Pu tih , Vo l 9, No . 1, 2024 117

Abu Sari, et.al.

———. Jami’ al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an. Vol. 24. t.t: Mu’assasah al-Risalah, 2000.

Thabathabai, Thabathabai. al-Mizan fi Tafsir al-Quran. Vol. 2. Iran: Qum al-Muqaddas, t.th.

Wardani, Wardani, Galuh Retno Setyo, Khoirul Hidayah, dan Suwandi Suwandi. “Hak Asasi
Manusia dan Statement Kebebasan Beragama dalam Al-Qur’an (Kajian Tafsir Surat Al-
Baqarah Ayat 256).” Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir 5, no. 1 (2021).


	THE CONCEPT OF HUMAN CREATION ACCORDING TO ISLAMIC
	Pendahuluan

