
Putih: Jurnal Pengetahuan tentang Ilmu dan Hikmah – ISSN: 2598-7607 (P); 2622-223X (E) 
Vol. X, No. I (Maret 2025), 93-106.  

 
 

 
Putih: Jurnal Pengetahuan tentang Ilmu dan Hikmah, published by Ma’had Aly 

Al Fithrah Surabaya. Takhassus; Tasawwuf wa Thoriqotuhu. 

PEMIKIRAN HUKUM ISLAM YUSUF AL-QARDAWI 
(Elastistas Hukum Islam Dan Moderasi Beragama Perspektif Yusuf Al-Qardawi) 

Abu Sari 
Institut Al-Fithrah Surabaya 

ari.arvia@gmail.com  

Fathur Rozi 
Institut Al Fithrah Surabaya 

arroziani@gmail.com 
Abstract 

Yusuf al-Qardawi's Islamic legal thought is a form of contemporary ijtihad that emphasizes the 

elasticity of Islamic law and the principle of religious moderation (wasathiyyah). The background of 

this study is based on the need for Muslims to understand Islamic law in a more flexible context and 

relevant to changing times. Al-Qardawi proposed a legal approach that is not only based on texts 

alone, but also considers social, economic, and cultural aspects. The purpose of this study is to 

analyze the concept of elasticity of Islamic law according to Yusuf al-Qardawi and how this principle 

is implemented in various aspects of life, such as Islamic economics, family law, politics, and 

criminal law. In addition, this study also examines the role of moderation in religion as a solution to 

extremism and radicalism that often arise due to an understanding of Islam that is too rigid or 

liberal. Previous studies have shown that many studies have discussed al-Qardawi's thoughts from 

the aspects of Islamic law, sharia economics, and Islamic politics. However, this study focuses more 

on the integration between the elasticity of Islamic law and the concept of moderation that 

characterizes al-Qardawi's thoughts. This study fills the research gap by offering a comprehensive 

analysis of the relevance and application of these concepts in a contemporary context. The research 

method used in this study is a qualitative method with a descriptive-analytical approach. Data were 

collected through a literature study of Yusuf al-Qardawi's works, scientific articles, and other 

relevant secondary references. The analysis was conducted by examining how the concepts of 

Islamic legal elasticity and religious moderation are applied in various aspects of life. The results of 

the study show that Yusuf al-Qardawi's Islamic legal thinking has made a major contribution in 

presenting Islamic law that is more adaptive and relevant to the conditions of modern society. The 

concept of Islamic legal elasticity that he developed opens up a wide space for ijtihad so that Islamic 

law remains contextual and provides solutions to the problems of the people. The religious 

moderation that he promotes is also an important foundation in building a more inclusive and 

tolerant understanding of Islam. 

Keywords: Yusuf al-Qardawi, Islamic Law, Legal Elasticity, Religious Moderation. 

Abstrak 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1180430024&1&&
http://u.lipi.go.id/1311315507
mailto:ari.arvia@gmail.com
mailto:arroziani@gmail.com


Pemikiran Hukum Islam …. 

 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 94 

Abu Sari, et.al  

Pemikiran hukum Islam Yusuf al-Qardawi merupakan salah satu bentuk ijtihad kontemporer yang 

menekankan elastisitas hukum Islam dan prinsip moderasi beragama (wasathiyyah). Latar belakang 

penelitian ini didasarkan pada kebutuhan umat Islam untuk memahami hukum Islam dalam konteks 

yang lebih fleksibel dan relevan dengan perubahan zaman. Al-Qardawi mengusulkan pendekatan 

hukum yang tidak hanya berlandaskan pada teks semata, tetapi juga mempertimbangkan aspek sosial, 

ekonomi, dan budaya. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis konsep elastisitas hukum 

Islam menurut Yusuf al-Qardawi dan bagaimana prinsip ini diimplementasikan dalam berbagai aspek 

kehidupan, seperti ekonomi Islam, hukum keluarga, politik, dan hukum pidana. Selain itu, penelitian 

ini juga mengkaji peran moderasi dalam beragama sebagai solusi terhadap ekstremisme dan 

radikalisme yang sering muncul akibat pemahaman Islam yang terlalu rigid atau liberal. Kajian 

terdahulu menunjukkan bahwa banyak penelitian telah membahas pemikiran al-Qardawi dari aspek 

hukum Islam, ekonomi syariah, dan politik Islam. Namun, penelitian ini lebih menitikberatkan pada 

integrasi antara elastisitas hukum Islam dan konsep moderasi yang menjadi ciri khas pemikiran al-

Qardawi. Kajian ini mengisi celah penelitian dengan menawarkan analisis komprehensif mengenai 

relevansi dan penerapan konsep-konsep tersebut dalam konteks kontemporer. Metode penelitian 

yang digunakan dalam studi ini adalah metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis. Data 

dikumpulkan melalui studi kepustakaan terhadap karya-karya Yusuf al-Qardawi, artikel ilmiah, serta 

referensi sekunder lainnya yang relevan. Analisis dilakukan dengan menelaah bagaimana konsep 

elastisitas hukum Islam dan moderasi beragama diterapkan dalam berbagai aspek kehidupan. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa pemikiran hukum Islam Yusuf al-Qardawi memberikan kontribusi 

besar dalam menghadirkan hukum Islam yang lebih adaptif dan relevan dengan kondisi masyarakat 

modern. Konsep elastisitas hukum Islam yang dikembangkannya membuka ruang ijtihad yang luas 

sehingga hukum Islam tetap kontekstual dan solutif terhadap permasalahan umat. Moderasi 

beragama yang diusungnya juga menjadi pijakan penting dalam membangun pemahaman Islam yang 

lebih inklusif dan toleran. 

Kata Kunci: Yusuf al-Qardawi, Hukum Islam, Elastisitas Hukum, Moderasi Beragama. 

Pendahuluan 

Hukum  Islam yang bersumber pada al-Qur’an dan Hadis merupakan peraturan dan tatanan 

Tuhan  yang bertujuan mengatur berbagai aspek kehidupan manusia. Namun sudah maklum bahwa 

keduanya memiliki daya jangkau yang sangat terbatas.1 Persoalan dan permasalahan yang timbul akan 

selalu berkembang dan menuntut kepastian hukum. Tidak mungkin persoalan yang muncul pada saat 

ini diberi keputusan hukum sebagaimana hukum yang diberikan pada tempo dulu sehingga akan 

 
1 Yang dimaksud dengan kata “terbatas” di sini adalah keduanya merupakan wahyu yang abadi dan telah final sehingga 
tidak berubah dan tidak dapat diubah oleh siapapun. Lihat dalam Sha‘ban Muhammad Isma‘il, al-Tashri‘ al-Islami (Kairo: 
Maktabat al-Nahdah al-Misriyah, 1985), 16. 



Pemikiran Hukum Islam …. 

 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 95 

Abu Sari, et.al  

menyebabkan munculnya image baru terhadap paradigma Syariah Islam,2 bahwa syariat Islam adalah  

kolot, tidak  relevan dan tidak bisa memberikan jawaban yang up to date sesuai dengan perkembangan 

sosial, budaya dan teknologi dalam masyarakat. Hukum Islam hanya mampu memberikan konklusi 

hukum sebagaimana hukum itu ditemukan oleh para mujtahid. 

Hal semacam itu tidak jauh beda dengan apa yang telah dikatakan oleh sebagian orientalis3  

yang mengkaji Islam dengan tujuan dan maksud tertentu, serta memandang Islam dengan nilai-nilai 

barat. Mereka memiliki anggapan bahwa syariat Islam atau hukum Islam mandek dan ekslusif. 

Mereka mengatakan bahwa syariat Islam tidak dapat mengikuti dinamika kehidupan yang terus dan 

selalu berkembang. Syariat Islam tidak dapat menyelesaikan berbagai persoalan yang berkembang 

seiring dengan lajunya waktu. Menurut mereka, ia merupakan syariat yang tidak dapat dirubah (tsabit) 

dan jumud, sebab akal manusia di hadapan wahyu tiada lain hanyalah posisi menerima dan mengikuti 

(al-taslim wa al-ittiba’), bukan menciptakan dan melahirkan kreasi baru (al-ibtikar wa al-ibda’), dan pada 

gilirannya fikih menjadi tidak fleksibel (al-murunah) dan tidak dapat menerima segala bentuk 

perkembangan dan dinamika zaman.  

Yusuf al-Qardawi menyatakan, tidak ada alasan yang dapat dibenarkan dalam penutupan 

pintu ijtihad,4 baik  secara naql  maupun ‘aql . Sebab pintu ijtihad telah dibuka oleh Allah dan Rasul-

Nya bagi siapa saja yang memiliki kapabilitas untuk melakukannya. Bukan hanya sebatas seruan atau 

slogan belaka tapi harus diaplikasikan secara riil. Hasbi Ash Shiddieqy juga menyatakan bahwa hal itu 

merupakan unsur utama dalam sejarah perkembangan adaptabilitas hukum Islam sejak zaman Nabi 

sampai kapanpun. Sebagai konsekwensinya, opini yang dimunculkan oleh para ulama mazhab pada 

 
2 Kata syariat berasal dari bahasa arab شريعة. Kata ini telah diserap ke dalam bahasa indonesia sehingga menjadi kata 

syariat. Lihat, Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), 1402. Kata syariat 
secara etimologi memiliki dua makna; Pertama, Tempat air mengalir yang biasa dituju untuk minum. Penggunaan makna 

ini sebagaimana perkataan orang arab: شرعت الابل اذا وردت شريعة الماء  "Aku meminumi untaku ketika ia tiba ditempat air”. 

Lihat, Muhammad ‘Ali Jum’ah, al-Madkhal ila Dirasat al-Mazahib al-Fiqhiyah (Kairo: Dar al-Salam, 2004), 305.  
Kedua: memiliki arti jalan yang lurus dan jelas (al-Tariq al-Mustaqim wa al-Wadih) seperti yang terdapat dalam surat al-

Jathiyah (45) ayat 18;  جعلناك على شريعة من الامر فاتبعها ولا تتبع أهواء الذين لايعلمون   ث   "Kemudian Kami jadikan kamu berada di 

atas suatu syariat (peraturan) dari urusan (agama) itu, maka ikutilah syariat itu dan janganlah kamu ikuti hawa nafsu 
orang-orang yang tidak mengetahui". Lihat, Ahmad ‘Ali ‘Ilyan, Tarikh al-Tashri‘ wa al-Fiqh al-Islam (Riyad: Dar Eshbelia, 
2001), 11. Kemudian kata syariat untuk selanjutnya diartikan sebagai semua ketetapan-ketetapan Allah SWT untuk 
seluruh hamba-Nya yang disampaikan dan diajarkan Nabi Muhammad guna mengatur seluruh aktifitas manusia. 
Ketetapan ini mencakup semua bentuk aktifitas yang dilakukan baik yang berkaitan dengan hati (keyakinan atau I‘tiqad) 
maupun aktifitas lahir (ibadah dan muamalah). Lihat, FPII (Forum Pengembangan Intlektual Islam), Sejarah Tashri‘ Islam 
(Lirboyo: FPII, 2006), 01-02. 
3 Menurut Kamus Ilmiah Populer, Orientalis memiliki arti: Ahli barat yang mempelajari timur. Lihat, Pius A Partanto dan 
M. Dahlan al Barry, Kamus Ilmiah Populer (Surabaya: Arloka, 2001), 548. 
4 Yusuf al-Qardawi, al-Fiqh al-Islami  Bayn al-Isalah wa al-Tajdid, cet II,  (Kairo: Maktabat Wahbah, 1999), 83 



Pemikiran Hukum Islam …. 

 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 96 

Abu Sari, et.al  

penghujung abad keempat hijriyah yang lalu, bahwa “pintu ijtihad  telah tertutup”5  merupakan sikap 

yang dapat menghancurkan syariat karena makna ijtihad sebagai teori yang aktif, produktif, dan 

konstruktif dihambat oleh konsensus ini. Maka membuka kembali pintu ijtihad merupakan tindakan 

yang penting untuk dilakukan dalam rangka pembaharuan fikih di era moderen ini.6 

Tokoh pertama yang penulis sampaikan (Yusuf al-Qardawi) merupakan sosok yang akan 

dijadikan obyek kajian dalam penelitian ini. Dia adalah salah satu diantara tokoh ulama kontemporer 

abad ke-21 yang lahir di Mesir namun berdakwah di Qatar, yang tamat belajar dari Universitas al-

Azhar namun mengajar di Jami‘ah Qatar, mencoba membuka wacana baru terhadap eksistensi 

hukum Islam dalam dunia moderen. Dalam berbagai literaturnya ia menyatakan bahwa hukum Islam 

tidak kaku, tidak semuanya telah final akan tetapi memiliki keluasan, elastis, fleksibel7, bisa menerima 

keberagaman pemahaman dan aplikatif sepanjang masa8. 

Sikapnya yang tasamuh (toleran) menjadikan pemikiran fikihnya progresif dan inovatif, tidak 

terjebak  pada ke-jumudan sehingga membuatnya mampu berkontribusi menjawab masalah-masalah 

kontemporer secara komprehensif. Ia menawarkan gagasannya tentang fikih, diantaranya: Fiqh al-

Muwazanah (fikih keseimbangan), Fiqh Waqi’i (fikih realitas), Fiqh al-Awlawiyat (fikih prioritas), Fiqh 

al-Maqasid al-Shari’ah, Fiqh al-Taghyir (fikih perubahan). Tidak hanya itu, dia adalah sosok pemikir 

yang bersikap moderat. 

Setelah melihat dan menelaah dari berbagai tulisan yang ada, baik itu berupa skripsi, tesis 

maupun disertasi, telah banyak karya-karya yang membahas tentang Yusuf al-Qardawi, namun 

penulis tidak menemukan sebuah karya yang secara khusus membahas pemikiran hukum Yusuf al-

Qardawi yang terkait dengan elastisitas hukum Islam dan moderasi beragama.  

Dari lacakan penulis, maka ditemukan karya-karya yang membahas tentang Yusuf al-Qardawi 

di antaranya adalah: Tesis yang ditulis oleh Moh. Toriquddin dengan judul “Konsep Negara dalam 

 
5 Fatwa ini dimunculkan oleh para ulama mazhab empat. Ketika itu mereka sepakat untuk mengeluarkan fatwa tersebut 
dengan pertimbangan bahwa pada masa itu semangat ijtihad semakin menurun sehingga hal ini mengakibatkan 
masyarakat awam kesulitan menyeleksi fatwa siapa yang harus mereka ikuti. Disamping itu, banyak masyarakat yang 
mengaku dapat melakukan aktifitas ijtihad padahal mereka tidak memenuhi persyaratannya. Menurut Abu Zahrah 
sebagaimana dikutib oleh Mustafa Ahmad al-Zarqa, ada tiga faktor yang menyebabkan para ulama mengeluarkan fatwa 
tersebut. Pertama, timbulnya fanatisme mazhab; Kedua, dibentuknya institusi pengadilan yang terikat pada salah satu 
mazhab tertentu; Ketiga, pengkodifikasian pendapat-pendapat imam mazhab. Lihat, Mustafa Ahmad al-Zarqa, al-Madkhal 
al-Fiqh al-‘Am, vol I, 176-180. 
6 A. Qodri Azizy, Elektisisme Hukum Nasional, Kompetisi Antara Hukum Islam dan Hukum Umum, (Yogyakarta: Gama 
Media, 2002), 32. 
7 Hal ini dinyatakan oleh Ibn al-Qayyim al-Jawziyah dalam kitabnya I‘lam al-Muwaqqi‘in, Juz III, (Kairo: Maktabah al-

Kulliyat al-Azhariyah, 1969), 03. Beliau menyatakan:  والعوائد والنيات  والأحوال  والأمكنة  الأزمنة  تغير  بحسب  واختلافها  الفتوى   تغير 
(Berubah dan berbeda-bedanya fatwa sesuai dengan berubahnya waktu, tempat, keadaan, niat dan kebiasaan).   
8 Yusuf al-Qardawi, al-Fiqh al-Islami  Bayn al-Isalah wa al-Tajdid, cet II,  (Kairo: Maktabat Wahbah, 1999), 83. 



Pemikiran Hukum Islam …. 

 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 97 

Abu Sari, et.al  

Perspektif Yusuf al-Qardawi; Analisis Buku Min Fiqh al-Dawlah fi al-Islam”. Tesis ini khusus 

mengkaji tentang pandangan Yusuf al-Qardawi tentang kedudukan sebuah negara menurut Islam; 

Tesis karya A. Mufti Khazin dengan judul “Sunnah menurut Pandangan Yusuf al-Qardawi Studi 

Analisis Kitab Kayfa Nata’amal ma’a al-Sunnah al-Nabawiyah”. Dalam tesis ini mengungkap tentang 

metode-metode yang relevan dalam memahami sunnah pada zaman sekarang;9 artikel karya Tuli dan 

Kau dengan judul “Studi Metodologis Fikih Zakat Profesi dalam Perspektif Yusuf al-Qardhawi”.10 

Artikel ini membahas tentang bagaimana hukum zakat profesi dalam Islam. Kajian ini merupakn 

hasil ijtihad Yusuf al-Qardawi tentang wajibnya zakat profesi; dan artikel karya Abd. Majid AS 

dengan judul “Ijtihad dan Relevansinya Dalam Pembaharuan Pemikiran Hukum Islam: Studi atas 

Pemikiran Yusuf al-Qaradawi”.11 Artikel ini mengkaji prinsip-prinsip ijtihad yang telah ditawarkan 

oleh al-Qardawi untuk diterapkan pada kehidupan masa kini. 

Setelah mengkaji dan meneliti literatur-literatur tersebut penulis tidak menemukan karya yang 

secara spesifik membahas pemikiran Yusuf al-Qardawi, khususnya yang menyangkut konsep 

elastisitas hukum Islam. Maka, penulis menganggap perlu sekali mengangkatnya dalam sebuah 

penelitian sehingga fokus dalam penelitian ini akan mengarah pada konsep Yusuf al-Qardawi tentang 

elastisitas hukum Islam. 

Untuk mempermudah penelitian dari latar belakang di atas maka terdapat  beberapa hal yang 

dapat diidentifikasi sebagai masalah dalam hal ini. Berikut masalahnya: Bagaimana hakikat hukum 

Islam dalam pandangan Yusuf al-Qardawi?; Apa saja karakteristik hukum Islam menurut Yusuf al-

Qardawi?; Bagaimana konsepsi Elastisitas hukum Islam menurut Yusuf al-Qardawi?; Faktor apa saja 

yang menyebabkan hukum Islam elastis dan fleksibel menurut Yusuf al-Qardawi?; Siapa Yusuf al-

Qardawi, bagaimana latarbelakang kehidupannya, baik dibidang akademik, sosial maupun 

keagamaan, serta bagaimanakah corak pemikirannya?; Apa saja yang telah difatwakan Yusuf al-

Qardawi terkait dengan konsepsi elastisitas hukum Islam?. 

Dari identifikasi masalah yang telah dipaparkan di atas, rumusan masalah yang akan menjadi 

fokus penelitian dalam artikel ini, sebagai berikut: Bagaimana konsep Yusuf al-Qardawi tentang 

elastisitas hukum Islam?; Bagaimana relevansi konsep elastisitas hukum Islam dan Moderasi 

 
9 A. Mufti Khazin, “Sunnah menurut Pandangan Yusuf al-Qardawi: Studi Analisis Kitab Kayfa Nata’amal ma’a al-Sunnah 
al-Nabawiyah,” Tesis, IAIN Sunan Ampel Surabaya, 2006. 
10 Mohamad R. Tuli dan Sofyan A.P. Kau, “Studi Metodologis Fikih Zakat Profesi dalam Perspektif Yusuf al-Qardhawi,” 
Al-Mizan 14, no. 2 (2018): 262-281, https://doi.org/10.30603/am.v14i2.837. 
11 Abd. Majid AS, “Ijtihad dan Relevansinya Dalam Pembaharuan Pemikiran Hukum Islam: Studi atas Pemikiran Yusuf 
al-Qaradawi,” Jurnal Penelitian Agama 17, no. 2 (Mei-Agustuts 2008): 440-466, http://digilib.uin-suka.ac.id//eprint/8783. 



Pemikiran Hukum Islam …. 

 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 98 

Abu Sari, et.al  

Beragama dalam perspektif Yusuf al-Qardawi?. Dengan ini, tujuan penelitian dari artikel yang sedang 

disajikan berikut bisa diperlihatkan, yaitu ditujukan untuk: pertama, mengetahui dan menganalisis 

konsep Yusuf al-Qardawi mengenai elastisitas hukum Islam; dan kedua, Mengetahui relevansi konsep 

elastisitas hukum Islam dan Moderasi Beragama dalam perspektif Yusuf al-Qardawi. 

Melalui penelitian ini, setidaknya terdapat dua kemanfaatan yang dapat diperoleh, yakni 

manfaat secara teoritis dan manfaat yang bersifat praktis. Segi teoritis, penelitian ini memiliki arti 

penting, yakni memberikan tambahan wawasan keilmuan dan memperluas pengetahuan tentang 

elastisitas Hukum Islam versi tokoh ulama kontemporer Yusuf al-Qardawi yang ia tulis melalui 

karya-karyanya. Dari segi praktis, penelitian ini setidaknya dapat memberikan sumbangan pemikiran, 

acuan dan tambahan khazanah keilmuan bagi siapa pun, khususnya bagi penelitian-penelitian lebih 

lanjut tentang konsep-konsep elastisitas hukum Islam dan moderasi beragama. Selain itu, juga dapat 

dijadikan referensi bagi siapa pun yang memperdalam hukum Islam, terlebih bagi para pengambil 

keputusan hukum, baik untuk individu maupun untuk khalayak umum. 

Metode dan Teknik Pengumpulan Data  

Tujuan penelitian ini adalah untuk mendalami secara komprehensif pemikiran dan konsepsi 

Yusuf al-Qardawi tentang elastisitas hukum Islam dan modersi beragama, sehingga jenis penelitian 

yang dipilih adalah metode penelitian kualitatif-deskriptif dan bersifat kepustakaan (library 

research).12 Penelitian kualitatif juga berusaha mencari jawaban atas permasalahan dengan melakukan 

pengkajian terhadap setting sosial yang ada serta prilaku individual. Penggunaan jenis penelitian ini 

didasari pemikiran antara lain:  pertama, penggunaan landasan berfikir rasionalistik yaitu cara berfikir 

yang menggunakan kemampuan berargumentasi secara logis yang dibangun berdasarkan sekumpulan 

data beserta pemaknaannya. Kedua, karena obyek penelitiannya adalah bersifat dan bernuansa 

pengelaborasian hasil pemikiran seseorang, maka secara subtansif penelitian ini merupakan metode 

sintesis dan reflektif kritis secara komparatif terhadap pemikiran yang ditelorkan.  

Penulis mengggunakan beberapa referensi yang dijadikan sebagai acuan dasar dan sumber 

data dalam rangka untuk mendapatkan data dan penjelasan tentang hal-hal yang berkenaan dengan 

elastisitas hukum Islam dan moderasi beragama. Sumber data yang penulis gunakan dalam penelitian 

ini adalah sumber primer, sekunder dan tersier. 

 
12 Klaus Krippen Droff, Content Analysis Introduction to Its Theory and Methodology,  terj, Farid Wajidi, (Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, 1993), 15 



Pemikiran Hukum Islam …. 

 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 99 

Abu Sari, et.al  

Sumber primer adalah sumber data dari karya orginal tokoh terkaji. hal ini merupakan karya-

karya Yusuf al-Qardawi yang membahas tentang eksistensi, dinamika, karakteristik dan elastisitas 

hukum Islam. Di antaranya adalah: kitab ‘Awamil al-Sa‘ah wa al-Murunah fi Shari’ah al-Islamiyah, kitab 

al-Fiqh al-Islam Bayna al-Isalah wa al-Tajdid, kitab Shari‘at al-Islam Salihah li al-Tatbiq fi Kull Zaman wa 

Makan, dan kitab Madkhal li Dirasat al-Shari‘ah al-Islamiyah.  

Sumber sekunder adalah kitab-kitab dan buku-buku yang membahas tentang sejarah 

kemunculan, perkembangan dan dinamika Fiqh dan Usul al-Fiqh secara historis seperti kitab Dirasat 

Tarikhiyah li al-Fiqh wa Usulih karya Mustafa Sa’id al-Khin, kitab al-Wajiz fi Usul al-Fiqh karya Wahbah 

Zuhayli dan lain-lain, juga kitab maupun buku yang mengkaji tentang sepak terjang dan seluk beluk 

Yusuf al-Qardawi, baik yang pro pemikirannya maupun yang kontra pemikirannya, dari aspek 

kehidupan sosial, perjuangan/keagamaan dan pemikiran. Seperti kitab Ibn al-Qaryah wa al-Kuttab karya 

Yusuf al-Qardawi dan kitab al-Qardawi fi al-Mizan  karya al-Khurashi dan lain-lain. Sedangkan, 

sumber tersiernya, yaitu seperti ensiklopedi13,  jurnal14,  website15,  antologi16  yang semuanya relevan 

dengan fokus penelitian. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan normatif dan sosiologis. Pendekatan normatif 

mengarah pada karya-karya Yusuf al-Qardawi yang khususnya membahas tentang elastisitas hukum 

Islam sedangkan pendekatan sosilogis mengacu pada situasi dan kondisi yang terjadi dalam 

masyarakat, baik problematika sosial, ekonomi dan politik beserta implikasinya, serta perkembangan 

zaman berikut pergeseran nilai-nilai yang muncul dalam masyarakat. 

Setelah data-data terkumpul melalui editing dan pengorganisasian data secara sistematik 

maka data yang ada dipaparkan dalam sebuah tulisan secara naratif. Setelah dilakukan pemaparan, 

maka data-data yang ada akan dianalisis berikut disertakan contoh-contohnya. Karena penelitian ini 

berkaitan dengan pemikiran seorang tokoh sekaligus latar belakang kehidupannya maka penulis 

menggunakan pendekatan sosiologis  historis.  Adapun metode yang dipakai dalam menganalisis data 

ialah dengan menggunakan metode deskriptif-analitis.  Hal ini dimaksudkan untuk mendeskripsikan 

data-data yang terkait dengan elastisitas hukum Islam versi Yusuf al-Qardawi yang didapatkan dari 

penggalian data-data yang diasumsikan cocok dan relevan dengan obyek bahasan selanjutnya bahan-

 
13 Seperti, Ensiklopedi Islam (Jakarta: PT Ichtiar Baru Van Hoeve, 2005). 
14 Seperti, Islamica; Jurnal Studi Keislaman. Jurnal yang diterbitkan oleh Prgram Pascasarjana IAIN Sunan Ampel, dalam 
enam bulan sekali 
15 Seperti, http://www.qardawi.net 
16 Seperti, Antologi Kajian Islam. Antologi yang diterbitkan oleh Prgram Pascasarjana IAIN Sunan Ampel, dalam enam 
bulan sekali. 



Pemikiran Hukum Islam …. 

 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 100 

Abu Sari, et.al  

bahan yang diperoleh dianalisis dan diintepretasikan. Sedangkan teknik pengolahannya, 

menggunakan teknik analisis isi (Content-Analysis) yaitu suatu metode penelitian untuk menciptakan 

inferensi-inferensi yang dapat ditiru (replicable) keberadaannya dengan memperhatikan konteksnya.   

Sketsa Pemikiran serta biografi Yusuf al-Qardawi  

Yusuf al-Qardawi adalah seorang ulama dan pemikir Islam kontemporer yang dikenal luas 

karena pemikirannya yang moderat dan progresif dalam bidang hukum Islam. Tokoh ini lahir pada 9 

September 1926 di desa Saft Turab, Mesir. Ia tumbuh dalam lingkungan religius yang kuat dan telah 

menghafal Al-Qur’an sejak usia dini. Pendidikan formalnya ditempuh di Universitas Al-Azhar, di 

mana ia meraih gelar dalam bidang teologi Islam, dan kemudian melanjutkan studi hingga 

memperoleh gelar doktor di bidang Syariah Islam.17 

Pemikiran al-Qardawi banyak dipengaruhi oleh tokoh-tokoh seperti Hasan al-Banna, pendiri 

Ikhwanul Muslimin, yang menekankan pentingnya penerapan Islam dalam kehidupan sosial dan 

politik. Ia percaya bahwa Islam adalah agama yang relevan untuk semua zaman dan tempat, sehingga 

hukum Islam harus dapat beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan esensinya. Dalam 

karyanya, al-Qardawi sering mengusulkan pendekatan yang lebih fleksibel dalam menerapkan hukum 

Islam, dengan mempertimbangkan konteks sosial dan budaya.18 Salah satu gagasan utama dalam 

pemikiran al-Qardawi adalah konsep “wasathiyyah” atau moderasi dalam Islam. Ia menekankan 

bahwa Islam bukanlah agama yang ekstrem atau kaku, tetapi merupakan jalan tengah yang 

menyeimbangkan antara tradisi dan modernitas. Menurutnya, pemahaman Islam yang moderat dapat 

mencegah munculnya ekstremisme dan radikalisme di kalangan umat Muslim.19 

Dalam bidang ekonomi Islam, al-Qardawi menulis banyak buku yang membahas konsep 

zakat, perbankan Islam, dan etika bisnis dalam Islam. Ia menegaskan bahwa sistem ekonomi Islam 

harus mengutamakan keadilan sosial dan kesejahteraan umat, serta menolak sistem riba yang 

dianggap merugikan masyarakat secara umum. Pemikirannya dalam ekonomi Islam menjadi rujukan 

penting bagi perkembangan perbankan syariah di berbagai negara Muslim.20 Selain itu, al-Qardawi 

juga aktif dalam membahas isu-isu kontemporer seperti demokrasi, hak asasi manusia, dan hubungan 

Islam dengan dunia Barat. Ia berpendapat bahwa Islam tidak bertentangan dengan demokrasi selama 

prinsip-prinsip syura (musyawarah) tetap dijunjung tinggi. Menurutnya, umat Islam harus aktif dalam 

 
17 Muhammad, A. The Life and Works of Yusuf al-Qaradawi (Islamic Studies Journal, 2015), 23 
18 Al-Qaradawi, Y. Islamic Law and Modern Challenges. (Cairo: Dar al-Shorouk 2001).), 45. 
19 Esposito, J.. Moderate Islam: The Role of Yusuf al-Qaradawi. (Oxford University Press, 2010), 67. 
20 Al-Qaradawi, Y. Fiqh al-Zakat. (Beirut: Mu'assasat al-Risalah, 1999), 89 



Pemikiran Hukum Islam …. 

 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 101 

Abu Sari, et.al  

politik dan pemerintahan untuk memastikan bahwa nilai-nilai Islam dapat diterapkan dalam 

kehidupan bernegara.21 

Sebagai seorang cendekiawan Muslim, al-Qardawi juga menekankan pentingnya ijtihad atau 

upaya intelektual dalam memahami teks-teks agama. Ia berargumen bahwa umat Islam tidak boleh 

hanya mengandalkan tafsir lama, tetapi harus mampu menggali makna Al-Qur'an dan hadis dalam 

konteks yang lebih relevan dengan zaman modern. Hal ini membuatnya dikenal sebagai ulama yang 

progresif dan adaptif terhadap perubahan sosial.22 Namun, tidak semua pemikiran al-Qardawi 

diterima secara universal. Beberapa pandangannya, terutama terkait dengan politik dan hukum Islam, 

sering kali menuai kontroversi. Ia pernah dilarang masuk ke beberapa negara Barat karena 

pandangannya yang dianggap kontroversial mengenai isu-isu geopolitik dan jihad. Meski demikian, 

pemikirannya tetap menjadi rujukan utama bagi banyak akademisi dan ulama di dunia Islam.23 Al-

Qardawi juga dikenal sebagai seorang penulis produktif yang telah menerbitkan lebih dari 120 buku 

dalam berbagai bidang keislaman. Karyanya yang terkenal antara lain "Fiqh al-Zakat," "Fiqh al-

Jihad," dan "Islamic Awakening between Rejection and Extremism." Karya-karya ini memberikan 

wawasan mendalam mengenai bagaimana Islam dapat diterapkan dalam kehidupan modern tanpa 

kehilangan substansi ajarannya.24 

Di bidang pendidikan, al-Qardawi juga berperan sebagai pendiri dan rektor Universitas Islam 

Qatar. Ia aktif dalam membina generasi muda Muslim agar memahami Islam secara lebih 

komprehensif dan kontekstual. Peranannya dalam pendidikan Islam membuatnya dihormati sebagai 

salah satu pemikir Islam terbesar abad ini.25 Yusuf al-Qardawi wafat pada 26 September 2022, 

meninggalkan warisan pemikiran yang terus mempengaruhi dunia Islam. Kontribusinya dalam 

bidang hukum Islam, ekonomi Islam, dan pemikiran sosial tetap menjadi referensi penting bagi umat 

Muslim di seluruh dunia. Dengan pendekatannya yang moderat dan progresif, al-Qardawi telah 

memberikan kontribusi besar dalam menjembatani pemahaman Islam dengan tantangan zaman 

modern.26 

Karakteristik Hukum Islam Perspektif Yusuf Al-Qardawi  

 
21 Al-Qaradawi, Y.. Islam and Democracy: A Balanced Approach. (Doha: Qatar University Press, 2003), 102. 
22 Kamali, M. H.. Ijtihad in the Modern Era: A Study on Yusuf al-Qaradawi’s Thought. (Islamic Research Institute 2012), 120 
23 Gerges, F. Islamists and the West: A Critical Analysis. (Cambridge University Press 2016), 134 
24 Al-Qaradawi, Y.. Islamic Awakening between Rejection and Extremism. (Cairo: Al-Azhar Press, 2011), 145. 
25 Rachid, T. The Influence of Yusuf al-Qaradawi on Islamic Education. (Journal of Islamic Thought 2018), 159 
26 BBC News. "Yusuf al-Qaradawi: A Prominent Scholar of Islam Passes Away, 2022,” 175. 



Pemikiran Hukum Islam …. 

 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 102 

Abu Sari, et.al  

Hukum Islam dalam Perspektif Yusuf al-Qardawi memiliki beberapa karakteristik utama 

yang membedakannya dari sistem hukum lainnya. Pertama, hukum Islam bersifat rabbaniyyah, yakni 

bersumber dari wahyu Allah. Hukum ini tidak semata-mata hasil pemikiran manusia, tetapi berasal 

dari Al-Qur'an dan hadis yang memberikan pedoman bagi kehidupan umat Islam.27 Kedua, hukum 

Islam memiliki sifat syumuliyyah atau menyeluruh. Ia mencakup seluruh aspek kehidupan manusia, 

baik dalam urusan ibadah, muamalah, maupun aspek sosial dan politik. Menurut al-Qardawi, hukum 

Islam tidak hanya mengatur individu tetapi juga membangun masyarakat yang berkeadilan dan 

beretika.28 Ketiga, hukum Islam memiliki prinsip wasathiyyah atau keseimbangan. Hukum ini tidak 

ekstrem dalam satu sisi, tetapi berada dalam keseimbangan antara hak dan kewajiban, serta antara 

kebebasan dan tanggung jawab. Konsep ini menjadi landasan bagi fleksibilitas hukum Islam dalam 

menghadapi perubahan zaman.29 Keempat, hukum Islam bersifat adil dan tidak memihak. Keadilan 

dalam hukum Islam menurut al-Qardawi adalah memberikan hak kepada yang berhak tanpa melihat 

status sosial, ekonomi, atau etnis. Dalam perspektifnya, keadilan hukum Islam harus diterapkan 

secara objektif dan sesuai dengan prinsip maqashid syariah.30 Kelima, hukum Islam bersifat fleksibel 

dan adaptif. Al-Qardawi menekankan bahwa hukum Islam tidak kaku, tetapi dapat disesuaikan 

dengan realitas sosial selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariah. Ia menekankan 

pentingnya ijtihad dalam memahami hukum Islam dalam konteks zaman modern.31 

Faktor-Faktor Fleksibilitas Hukum Islam Perspektif Yusuf Al-Qardawi  

Fleksibilitas hukum Islam dalam pandangan Yusuf al-Qardawi disebabkan oleh beberapa 

faktor utama. Yaitu  hukum Islam memiliki sifat maqashid syariah, yaitu tujuan-tujuan syariat yang 

memberikan ruang bagi interpretasi dan penerapan yang relevan dengan kondisi sosial masyarakat. 

Dengan memahami maqashid syariah, hukum Islam dapat disesuaikan tanpa menghilangkan 

esensinya.32 Kedua, adanya konsep ijtihad dalam hukum Islam memungkinkan fleksibilitas dalam 

menghadapi berbagai tantangan zaman. Al-Qardawi menekankan pentingnya ijtihad sebagai sarana 

untuk menjawab permasalahan baru yang belum ada pada masa klasik Islam.33 Ketiga, hukum Islam 

bersifat dinamis dan responsif terhadap perubahan sosial dan budaya. Menurut al-Qardawi, Islam 

 
27 Al-Qaradawi, Y. Maqashid Syariah Islamiyah. (Dar al-Shorouk, 1996), 12 
28 Al-Qaradawi, Y. Fiqh al Islam Bainal Ashlah Wat Tajdid. (Dar al-Fikr,2002), 29 
29 Al-Qaradawi, Y. Al Wasathiyah fil Islam. (Maktabah Wahbah, 2010), 53. 
30 Al-Qaradawi, Y. Al Adalah fil Islam. (Dar al-Salam,2015), 78. 
31 Al-Qaradawi, Y. Ijtihad di Era Modern. (Institut Pemikiran Islam Global, 2018), 97 
32 Al-Qaradawi, Y. Maqashid Syariah dalam Hukum Islam. (Dar al-Shorouk, 1998), 21 
33 Al-Qaradawi, Y. Ijtihad dan Tantangan Zaman. (Dar al-Fikr, 2003), 38 



Pemikiran Hukum Islam …. 

 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 103 

Abu Sari, et.al  

bukanlah agama yang statis, tetapi mampu berkembang seiring dengan dinamika kehidupan manusia, 

asalkan tetap berada dalam bingkai nilai-nilai syariah.34 Keempat, adanya perbedaan pendapat di 

kalangan ulama dalam masalah fiqh menjadi faktor lain yang mendukung fleksibilitas hukum Islam. 

Al-Qardawi menekankan bahwa perbedaan ini bukanlah kelemahan, melainkan kekayaan intelektual 

yang memungkinkan umat Islam untuk memilih solusi yang paling sesuai dengan kondisi mereka.35 

Kelima, hukum Islam memperhitungkan faktor kemaslahatan dalam penerapannya. Al-Qardawi 

berpendapat bahwa hukum Islam harus memberikan manfaat bagi individu dan masyarakat, serta 

menghindari mudarat yang berlebihan.36 Keenam, prinsip rukhsah atau keringanan dalam Islam 

menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki fleksibilitas dalam situasi tertentu, seperti keadaan 

darurat atau kebutuhan mendesak. Konsep ini memberikan ruang bagi kemudahan dalam 

pelaksanaan hukum Islam.37 Ketujuh, hukum Islam bersifat universal dan relevan untuk semua 

zaman dan tempat. Menurut al-Qardawi, fleksibilitas ini memungkinkan Islam untuk tetap menjadi 

pedoman hidup bagi umat manusia di berbagai konteks kehidupan.38 

Implementasi Konsep Elastisitas Hukum Islam Yusuf Al-Qardawi  

Konsep elastisitas hukum Islam yang dikembangkan oleh Yusuf al-Qardawi bertujuan untuk 

menyesuaikan hukum Islam dengan kondisi sosial yang terus berubah. Ia menegaskan bahwa Islam 

bukanlah agama yang kaku, melainkan memiliki prinsip-prinsip yang dapat diterapkan dalam 

berbagai situasi dengan tetap mempertahankan esensi syariah.39 Salah satu implementasi dari konsep 

ini adalah dalam bidang ekonomi Islam, khususnya dalam sistem perbankan syariah. Al-Qardawi 

menekankan bahwa hukum riba dalam Islam dapat diterapkan secara fleksibel dengan 

mempertimbangkan kebutuhan ekonomi modern tanpa menghilangkan prinsip keadilan dan 

kesejahteraan.40 

Dalam bidang sosial, elastisitas hukum Islam juga tampak dalam kebolehan perubahan 

hukum keluarga, seperti dalam kasus perceraian dan perwalian anak. Menurutnya, aturan-aturan ini 

harus melihat aspek maslahat dan kesejahteraan individu yang terlibat.41 Al-Qardawi juga menyoroti 

pentingnya fleksibilitas dalam sistem hukum pidana Islam. Ia menegaskan bahwa penerapan hudud 

 
34 Yusuf al-Qaradawi. Islam dan Perubahan Sosial (Maktabah Wahbah, 2011), 57 
35 Yusuf al-Qaradawi. Perbedaan Pendapat dalam Islam (Dar al-Salam, 2016), 73 
36 Yusuf al-Qaradawi. Kemaslahatan dalam Hukum Islam (Institut Pemikiran Islam Global, 2019).,  92 
37 Yusuf al-Qaradawi. Rukhsah dalam Fiqh Islam (Dar al-Hikmah, 2020).   110 
38 Ibid.,  127 
39 Yusuf al-Qaradawi. Fiqh al-Wasathiyyah wa Tajdid, (Bairut: Dar al-Fikr, 2010) hlm 14 
40 Yusuf al-Qaradawi. Dawabit al-Ijtihad wa Tatbiqatuhu fi al-Mujtama’ al-Mu’ashir, (Maktabah Wahbah, 2015), hal 48 
41 Yusuf al-Qaradawi. Fiqh al-Wasathiyyah wa Tajdid, (Bairut: Dar al-Fikr, 2010) Hal 66 



Pemikiran Hukum Islam …. 

 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 104 

Abu Sari, et.al  

harus mempertimbangkan kondisi sosial masyarakat dan tidak boleh diterapkan secara kaku tanpa 

adanya pertimbangan maslahat dan keadilan.42 

Dalam politik Islam, al-Qardawi mengajarkan bahwa konsep syura atau musyawarah harus 

dikembangkan sesuai dengan prinsip demokrasi modern. Hal ini menunjukkan bahwa hukum Islam 

dapat beradaptasi dengan sistem pemerintahan yang lebih inklusif dan partisipatif.43 Fleksibilitas 

hukum Islam juga diterapkan dalam hukum ibadah, seperti dalam kasus keringanan (rukhsah) dalam 

shalat dan puasa bagi orang yang sakit atau dalam perjalanan. Hal ini menunjukkan bahwa hukum 

Islam memberikan kemudahan bagi umat dalam menjalankan ibadahnya.44 

Selain itu, al-Qardawi menekankan pentingnya pengembangan fatwa yang kontekstual dan 

tidak hanya mengikuti pendapat klasik tanpa melihat realitas sosial yang ada.45 Dengan pendekatan 

elastisitas ini, hukum Islam tetap relevan dan mampu memberikan solusi terhadap berbagai 

tantangan kehidupan modern.46 

Kesimpulan  

Pemikiran hukum Islam Yusuf al-Qardawi menekankan pentingnya elastisitas dalam 

penerapan hukum Islam agar tetap relevan dengan perkembangan zaman. Ia percaya bahwa syariah 

memiliki dimensi fleksibilitas yang memungkinkan hukum Islam untuk terus beradaptasi tanpa 

kehilangan prinsip dasarnya. Moderasi dalam beragama (wasathiyyah) menjadi prinsip utama yang 

diterapkannya dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk ekonomi, sosial, dan politik. Pendekatan 

al-Qardawi terhadap elastisitas hukum Islam didasarkan pada konsep ijtihad yang dinamis dan 

kontekstual. Ia menekankan bahwa dalam menghadapi tantangan modern, umat Islam tidak boleh 

terjebak dalam interpretasi tekstual yang kaku, tetapi harus mampu menggali esensi hukum yang 

sesuai dengan realitas sosial. Dalam hal ini, peran ulama sangat penting dalam memberikan fatwa 

yang sesuai dengan tuntutan zaman. 

Dengan demikian, pemikiran al-Qardawi memberikan kontribusi besar dalam membangun 

pemahaman Islam yang inklusif, dinamis, dan tetap berpegang pada nilai-nilai dasar syariah. Konsep 

elastisitas dan moderasi yang diusungnya menjadi dasar bagi berbagai reformasi dalam hukum Islam 

modern. Pemikirannya tetap menjadi rujukan bagi ulama, akademisi, dan masyarakat Muslim dalam 

 
42 Ibid, 48 
43 Yusuf al-Qaradawi. Dawabit al-Ijtihad wa Tatbiqatuhu fi al-Mujtama’ al-Mu’ashir, (Maktabah Wahbah, 2015), 97 
44 Yusuf al-Qaradawi. Fiqh al-Wasathiyyah wa Tajdid, (Bairut: Dar al-Fikr, 2010)113 
45 Yusuf al-Qaradawi. Dawabit al-Ijtihad wa Tatbiqatuhu fi al-Mujtama’ al-Mu’ashir, (Maktabah Wahbah, 2015)132 
46 Ibid, 150 



Pemikiran Hukum Islam …. 

 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 105 

Abu Sari, et.al  

menghadapi berbagai isu kontemporer. Dengan pendekatan yang fleksibel dan moderat, ajaran Islam 

tetap dapat diaplikasikan secara relevan di berbagai konteks kehidupan umat manusia. 

Bibliografi 

Abu Zahrah, Usul al-Fiqh. Dar al-Fikr al-‘Araby, 1958. 

Abudin Nata, Metodologi Studi Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998. 

Ahmad Imam Mawardi, Fiqh Minoritas; Fiqh al-Aqalliyat dan Evolusi Maqasid al-Shari‘ah dari Konsep ke 

Pendektan. Yogyakarta: PT. LKIS Printing Cemerlang, 2010. 

Ali Yafie, Menggagas Fiqih Sosial. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1994. 

Baqa’i, Muhammad Yusuf, al-Qamus al-Muhit. Beirut: Dar al-Fikri, 1995. 

Esposito, John L; Islam And Politics. New York: Syracusc University Press, 1984. 

Ghazali (al), al-Mustasfa fi ‘Ilm al-Usul. Bairut: Dar al-Kutub, Tth. 

Hasbi Ash Shidieqy,  Dinamika dan Elastisitas Hukum Islam, Jakarta: Tintamas, 1975. 

Jaziri (al), ‘Abd. al-Rahman, al-Fiqh ‘ala al-Madhahib al-Arba’ah. Bairut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 

2003. 

Khalaf, ‘Abd. al-Wahhab, Ilm Usul al-Fiqh. Kairo: Maktabat al-Da‘wah al-Islamiyah, Tth. 

Mahalli (al), Husayn Ibn Muhammad  al-Shafi‘i, al-Ifsah ‘An ‘Aqd al-Nikah ‘Ala al-Madhahib al-

Arba‘ah. Suriyah: Dar al-Qalam al-‘Arabi, 1995. 

Markaz al-Dirasat al-Siyasiyah wa al-Ithritajiyah, al-Halah al-Diniyah fi al-Misr. Kairo: Muassasah al-

Ahram, 1995. 

Mutawalli, “Perspektif Muhammad Sa‘id al-Ashmawi Tentang Historitas Shari‘ah”, Ulumuna, Vol. 

XIII. 2009. 

Nawawi (al), Muhyiddin Abi Zakariya Yahya Ibn Sharaf, al-Majmu‘. Bairut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 

2007. 

Qardawi (al), ‘Awamil al-Sa‘ah wa al-Murunah fi Shari‘ah al-Islamiyah. Kairo: Maktabat Wahbah, 2004. 

Qardawi (al),  al-Fiqh al-Islami  Bayn al-Isalah wa al-Tajdid. Kairo: Maktabat Wahbah, 1999. 

Qardawi (al), al-Ijtihad Fi al-Shari‘ah al-Islamiyah Ma‘ Nazarat Tahliliyah Fi al-Ijtihad al-Mu‘asir. Kuwait: 

Dar al-Qalam, 1996. 

Qardawi (al), al-Sahwah al-Islamiyah Bayn  al-Ikhtilaf al-Mashru‘ wa al-Tafarruq al-Madhmum. Kairo: Bank 

al-Taqwa, Tth. 

Qardawi (al),  Fatwa-Fatwa Kontemporer. Jakarta: Gema Insani Press, 2002. 



Pemikiran Hukum Islam …. 

 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 106 

Abu Sari, et.al  

Qardawi (al), fi Fiqh al-Aqalliyat al-Muslimah. Kairo: Dar al-Shuruq, 2001. 

Qardawi (al),  Fiqh al-Zakah. Bairut: Muassasah al-Risalah, 1994. 

Qardawi (al), Hady al-Islam Fatawa Mu‘asirah. Kairo: Dar al-Qalam li al-Nashr wa al-Tawzi‘, 2001. 

Qardawi (al), Ibn al-Qaryah wa al-Kuttab. Kairo: Dar al-Shuruq, 2002. 

Qardawi (al), Kayf Nata‘amal ma‘ al-Turath wa Tamadhhub wa al-Ikhtilaf. Kairo: Maktabah Wahbah, 

2004. 

Qardawi (al), Karakteristik Islam; Kajian Analitik, Terj. Rafi’ Munawwar. Surabaya: Risalah Gusti, 1995 

Qardawi (al), Kayfa Nata‘amal ma‘ al-Sunnah al-Nabawiyah. Bairut: Dar al’Arabiyah li al-‘Ulum, 2006. 

Qardawi (al), Keluwesan dan Keluasan Syariat Islam. Jakarta: Pustaka Firdaus, 1996. 

Qardawi (al),  Madkhal li Dirasat al-Shari‘at al-Islamiyah. Bairut: Muassasah al-Risalah, 1993. 

Qardawi (al),  Madkhal li-Dirasat al-Fiqh al-Islami. Bairut: Muassasah al-Risalah, 1993. 

Qardawi (al), Min Hady al-Islam: Fatawa Mu‘asirah. Bairut: al-Maktab al-Islami, 2000. 

Qardawi (al), Shari‘at al-Islam Salihah li al-Tatbiq fi Kull Zaman wa Makan. Kairo: Dar al-Sahwah, 1993. 

Qardawi (al),  Zawaj al-Misyar, Haqiqatuh wa Hukmuh. Kairo: Maktabah al-Madani, 2005. 

Taqiy al-Din Abi Bakr Muhammad al-Husayni al-Dimashqi, Kifayat al-Akhyar  Bairut: Dar al-Kutub 

al-‘Ilmiyah, 2001. 

Ya‘qub ibn ‘Abd al-Wahhab, al-Istihsan Haqiqatuh wa Anwa‘uh. Riyadl: Maktabat al-Rushd, 2007. 

Zarqa (al), Mustafa Ahmad al-Madkhal al-Fiqhi al-‘Am. Damaskus: Dar al-Qalam, 1998.   

Zaydan, ‘Abd al-Karim, al-Wajiz fi Usul al-Fiqh. Amman: Maktabah al-Basir, 1990. 

Zuhayli (al), Wahbah, al-Fiqh al-Islam wa Adillatuh, vol II. Damaskus: Dar al-Fikr, 2008. 

Zuhayli (al), Wahbah, Ushul al-Fiqh al-Islami. Bairut: Dar al-Fikr, 1989. 

 


