Putih: Jurnal Pengetahuan tentang Ilmu dan Hikmah — ISSN: 2598-7607 (P); 2622-223X (E)
Vol. X, No. I (Maret 2025), 93-106.

PEMIKIRAN HUKUM ISLAM YUSUF AL-QARDAWI
(Elastistas Hukum Islam Dan Moderasi Beragama Perspektif Yusuf Al-Qardawi)

Abu Sari
Institut Al-Fithrah Surabaya

ari.arvia@gmaﬂ.com

Fathur Rozi
Institut Al Fithrah Surabaya

arroziani{@gmaﬂ.com

Abstract

Yusuf al-Qardawi's Islamic legal thought is a form of contemporary ijtihad that emphasizes the
elasticity of Islamic law and the principle of religious moderation (wasathiyyah). The background of
this study is based on the need for Muslims to understand Islamic law in a more flexible context and
relevant to changing times. Al-Qardawi proposed a legal approach that is not only based on texts
alone, but also considers social, economic, and cultural aspects. The purpose of this study is to
analyze the concept of elasticity of Islamic law according to Yusuf al-Qardawi and how this principle
is implemented in various aspects of life, such as Islamic economics, family law, politics, and
criminal law. In addition, this study also examines the role of moderation in religion as a solution to
extremism and radicalism that often arise due to an understanding of Islam that is too rigid or
liberal. Previous studies have shown that many studies have discussed al-Qardawi's thoughts from
the aspects of Islamic law, sharia economics, and Islamic politics. However, this study focuses more
on the integration between the elasticity of Islamic law and the concept of moderation that
characterizes al-Qardawi's thoughts. This study fills the research gap by offering a comprehensive
analysis of the relevance and application of these concepts in a contemporary context. The research
method used in this study is a qualitative method with a descriptive-analytical approach. Data were
collected through a literature study of Yusuf al-Qardawi's works, scientific articles, and other
relevant secondary references. The analysis was conducted by examining how the concepts of
Islamic legal elasticity and religious moderation are applied in various aspects of life. The results of
the study show that Yusuf al-Qardawi's Islamic legal thinking has made a major contribution in
presenting Islamic law that is more adaptive and relevant to the conditions of modern society. The
concept of Islamic legal elasticity that he developed opens up a wide space for ijtihad so that Islamic
law remains contextual and provides solutions to the problems of the people. The religious
moderation that he promotes is also an important foundation in building a more inclusive and
tolerant understanding of Islam.

Keywords: Yusuf al-Qardawi, Islamic Law, 1.egal Elasticity, Religious Moderation.

Abstrak

Putih: Jurnal Pengetahuan tentang Ilmu dan Hikmah, published by Ma’had Aly
Al Fithrah Surabaya. Takhassus; Tasawwuf wa Thoriqotuhu.


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1180430024&1&&
http://u.lipi.go.id/1311315507
mailto:ari.arvia@gmail.com
mailto:arroziani@gmail.com

Pemikiran Hukum Isiam . ...
Abu Sari, et.al

Pemikiran hukum Islam Yusuf al-Qardawi merupakan salah satu bentuk ijtihad kontemporer yang
menekankan elastisitas hukum Islam dan prinsip moderasi beragama (wasathiyyah). Latar belakang
penelitian ini didasarkan pada kebutuhan umat Islam untuk memahami hukum Islam dalam konteks
yang lebih fleksibel dan relevan dengan perubahan zaman. Al-Qardawi mengusulkan pendekatan
hukum yang tidak hanya berlandaskan pada teks semata, tetapi juga mempertimbangkan aspek sosial,
ekonomi, dan budaya. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis konsep elastisitas hukum
Islam menurut Yusuf al-Qardawi dan bagaimana prinsip ini diimplementasikan dalam berbagai aspek
kehidupan, seperti ekonomi Islam, hukum keluarga, politik, dan hukum pidana. Selain itu, penelitian
ini juga mengkaji peran moderasi dalam beragama sebagai solusi terhadap ekstremisme dan
radikalisme yang sering muncul akibat pemahaman Islam yang terlalu rigid atau liberal. Kajian
terdahulu menunjukkan bahwa banyak penelitian telah membahas pemikiran al-Qardawi dari aspek
hukum Islam, ekonomi syariah, dan politik Islam. Namun, penelitian ini lebih menitikberatkan pada
integrasi antara elastisitas hukum Islam dan konsep moderasi yang menjadi ciri khas pemikiran al-
Qardawi. Kajian ini mengisi celah penelitian dengan menawarkan analisis komprehensif mengenai
relevansi dan penerapan konsep-konsep tersebut dalam konteks kontemporer. Metode penelitian
yang digunakan dalam studi ini adalah metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis. Data
dikumpulkan melalui studi kepustakaan terhadap karya-karya Yusuf al-Qardawi, artikel ilmiah, serta
referensi sekunder lainnya yang relevan. Analisis dilakukan dengan menelaah bagaimana konsep
elastisitas hukum Islam dan moderasi beragama diterapkan dalam berbagai aspek kehidupan. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa pemikiran hukum Islam Yusuf al-Qardawi memberikan kontribusi
besar dalam menghadirkan hukum Islam yang lebih adaptif dan relevan dengan kondisi masyarakat
modern. Konsep elastisitas hukum Islam yang dikembangkannya membuka ruang ijtihad yang luas
schingga hukum Islam tetap kontekstual dan solutif terhadap permasalahan umat. Moderasi
beragama yang diusungnya juga menjadi pijakan penting dalam membangun pemahaman Islam yang

lebih inklusif dan toleran.
Kata Kunci: Yusuf al-Qardawi, Hukum Islam, Elastisitas Hukum, Moderasi Beragama.

Pendahuluan

Hukum Islam yang bersumber pada al-Qur’an dan Hadis merupakan peraturan dan tatanan
Tuhan yang bertujuan mengatur berbagai aspek kehidupan manusia. Namun sudah maklum bahwa
keduanya memiliki daya jangkau yang sangat terbatas.' Persoalan dan permasalahan yang timbul akan
selalu berkembang dan menuntut kepastian hukum. Tidak mungkin persoalan yang muncul pada saat

ini diberi keputusan hukum sebagaimana hukum yang diberikan pada tempo dulu sehingga akan

! Yang dimaksud dengan kata “terbatas” di sini adalah keduanya merupakan wahyu yang abadi dan telah final sehingga
tidak berubah dan tidak dapat diubah oleh siapapun. Lihat dalam Sha‘ban Muhammad Isma‘il, a/-Tashri® al-Islami (Kairo:
Maktabat al-Nahdah al-Mistiyah, 1985), 16.

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 94



Pemikiran Hukum Isiam . ...
Abu Sari, et.al

menyebabkan munculnya izage baru terhadap paradigma Syatiah Islam,” bahwa syariat Islam adalah
kolot, tidak relevan dan tidak bisa memberikan jawaban yang #p 7o date sesuai dengan perkembangan
sosial, budaya dan teknologi dalam masyarakat. Hukum Islam hanya mampu memberikan konklusi
hukum sebagaimana hukum itu ditemukan oleh para mujtahid.

Hal semacam itu tidak jauh beda dengan apa yang telah dikatakan oleh sebagian otientalis’
yang mengkaji Islam dengan tujuan dan maksud tertentu, serta memandang Islam dengan nilai-nilai
barat. Mereka memiliki anggapan bahwa syariat Islam atau hukum Islam mandek dan ekslusif.
Mereka mengatakan bahwa syariat Islam tidak dapat mengikuti dinamika kehidupan yang terus dan
selalu berkembang. Syariat Islam tidak dapat menyelesaikan berbagai persoalan yang berkembang
seiring dengan lajunya waktu. Menurut mereka, ia merupakan syariat yang tidak dapat dirubah (#abif)
dan jumud, sebab akal manusia di hadapan wahyu tiada lain hanyalah posisi menerima dan mengikuti
(al-taslim wa al-ittiba’), bukan menciptakan dan melahirkan kreasi baru (a/-ibtikar wa al-ibda’), dan pada
gilirannya fikih menjadi tidak fleksibel (almurunah) dan tidak dapat menerima segala bentuk
perkembangan dan dinamika zaman.

Yusuf al-Qardawi menyatakan, tidak ada alasan yang dapat dibenarkan dalam penutupan
pintu ijtihad,’ baik secara #ag/ maupun g/ . Sebab pintu ijtihad telah dibuka oleh Allah dan Rasul-
Nya bagi siapa saja yang memiliki kapabilitas untuk melakukannya. Bukan hanya sebatas seruan atau
slogan belaka tapi harus diaplikasikan secara riil. Hasbi Ash Shiddieqy juga menyatakan bahwa hal itu
merupakan unsur utama dalam sejarah perkembangan adaptabilitas hukum Islam sejak zaman Nabi

sampai kapanpun. Sebagai konsekwensinya, opini yang dimunculkan oleh para ulama mazhab pada

2 Kata syariat berasal dari bahasa arab 4x,%. Kata ini telah diserap ke dalam bahasa indonesia sehingga menjadi kata

syariat. Lihat, Departemen Pendidikan Nasional, Kawus Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), 1402. Kata syariat
secara etimologi memiliki dua makna; Perfama, Tempat air mengalir yang biasa dituju untuk minum. Penggunaan makna

ini sebagaimana perkataan orang arab: sW) i s @3)9 130 YV et "Aku meminumi untaku ketika ia tiba ditempat ait”.

Lihat, Muhammad ‘Ali Jum’ah, a/-Madkhal ila Dirasat al-Mazahib al-Fighiyah (Kairo: Dar al-Salam, 2004), 305.

Kedna: memiliki arti jalan yang lurus dan jelas (al-Tariq al-Mustagim wa al-Wadih) seperti yang terdapat dalam surat al-
Jathiyah (45) ayat 18; OseasY (i slgal &5 Yy Leadl V) s dxgys Jo e ¢ "Kemudian Kami jadikan kamu berada di
atas suatu syatiat (peraturan) dari urusan (agama) itu, maka ikutilah syariat itu dan janganlah kamu ikuti hawa nafsu
orang-orang yang tidak mengetahui". Lihat, Ahmad ‘Ali “Ilyan, Tarikh al-Tashri‘ wa al-Figh al-Islam (Riyad: Dar Eshbelia,
2001), 11. Kemudian kata syariat untuk selanjutnya diartikan sebagai semua ketetapan-ketetapan Allah SWT untuk
seluruh hamba-Nya yang disampaikan dan diajarkan Nabi Muhammad guna mengatur seluruh aktifitas manusia.
Ketetapan ini mencakup semua bentuk aktifitas yang dilakukan baik yang berkaitan dengan hati (keyakinan atau I‘tiqad)
maupun aktifitas lahir (ibadah dan muamalah). Lihat, FPIT (Forum Pengembangan Intlektual Islam), Sejarab Tashri® Islam
(Lirboyo: FPII, 20006), 01-02.

3 Menurut Kamus Ilmiah Populer, Orientalis memiliki arti: Ahli barat yang mempelajari timur. Lihat, Pius A Partanto dan
M. Dahlan al Barry, Kanus Ilmiah Populer (Surabaya: Arloka, 2001), 548.

*Yusuf al-Qardawi, a/-Figh al-Islami Bayn al-Isalah wa al-Tajdid, cet 11, (Kairo: Maktabat Wahbah, 1999), 83

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 95



Pemikiran Hukum Isiam . ...
Abu Sari, et.al

penghujung abad keempat hijriyah yang lalu, bahwa “pintu ijtihad telah tertutup” merupakan sikap
yang dapat menghancurkan syariat karena makna ijtthad sebagai teori yang aktif, produktif, dan
konstruktif dihambat oleh konsensus ini. Maka membuka kembali pintu ijtihad merupakan tindakan
yang penting untuk dilakukan dalam rangka pembaharuan fikih di era moderen ini.’

Tokoh pertama yang penulis sampaikan (Yusuf al-Qardawi) merupakan sosok yang akan
dijadikan obyek kajian dalam penelitian ini. Dia adalah salah satu diantara tokoh ulama kontemporer
abad ke-21 yang lahir di Mesir namun berdakwah di Qatar, yang tamat belajar dari Universitas al-
Azhar namun mengajar di Jami‘ah Qatar, mencoba membuka wacana baru terhadap eksistensi
hukum Islam dalam dunia moderen. Dalam berbagai literaturnya ia menyatakan bahwa hukum Islam
tidak kaku, tidak semuanya telah final akan tetapi memiliki keluasan, elastis, fleksibel’, bisa menerima
keberagaman pemahaman dan aplikatif sepanjang masa®.

Sikapnya yang tasamub (toleran) menjadikan pemikiran fikihnya progresif dan inovatif, tidak
terjebak pada ke-jumudan sehingga membuatnya mampu berkontribusi menjawab masalah-masalah
kontemporer secara komprehensif. Ia menawarkan gagasannya tentang fikih, diantaranya: Figh a/-
Muwazanah (fikih keseimbangan), Figh Wagi'i (fikih realitas), Figh al-Awlawiyat (fikih prioritas), Figh
al-Magasid al-Shari’ah, Figh al-Taghyir (fikih perubahan). Tidak hanya itu, dia adalah sosok pemikir
yang bersikap moderat.

Setelah melihat dan menelaah dari berbagai tulisan yang ada, baik itu berupa skripsi, tesis
maupun disertasi, telah banyak karya-karya yang membahas tentang Yusuf al-Qardawi, namun
penulis tidak menemukan sebuah karya yang secara khusus membahas pemikiran hukum Yusuf al-
Qardawi yang terkait dengan elastisitas hukum Islam dan moderasi beragama.

Dari lacakan penulis, maka ditemukan karya-karya yang membahas tentang Yusuf al-Qardawi

di antaranya adalah: Tesis yang ditulis oleh Moh. Toriquddin dengan judul “Konsep Negara dalam

> Fatwa ini dimunculkan oleh para ulama mazhab empat. Ketika itu mereka sepakat untuk mengeluarkan fatwa tersebut
dengan pertimbangan bahwa pada masa itu semangat ji#bad semakin menurun schingga hal ini mengakibatkan
masyarakat awam kesulitan menyeleksi fatwa siapa yang harus mereka ikuti. Disamping itu, banyak masyarakat yang
mengaku dapat melakukan aktifitas ji#bad padahal mereka tidak memenuhi persyaratannya. Menurut Abu Zahrah
sebagaimana dikutib oleh Mustafa Ahmad al-Zarqa, ada tiga faktor yang menyebabkan para ulama mengeluarkan fatwa
tersebut. Pertama, timbulnya fanatisme mazhab; Kedua, dibentuknya institusi pengadilan yang terikat pada salah satu
mazhab tertentu; Kezzga, pengkodifikasian pendapat-pendapat imam mazhab. Lihat, Mustafa Ahmad al-Zarqa, al-Madkhal
al-Figh al-‘Am, vol 1, 176-180.

¢ A. Qodri Azizy, Elektisisme Hukum Nasional, Kompetisi Antara Hukum Islam dan Hukunm Unmnm, (Yogyakarta: Gama
Media, 2002), 32.

7 Hal ini dinyatakan oleh Ibn al-Qayyim al-Jawziyah dalam kitabnya I'%am al-Muwaqqi‘in, Juz 111, (Kairo: Maktabah al-

Kulliyat al-Azhariyah, 1969), 03. Beliau menyatakan: Llsally wldly Jle=Yly aSVly V) a5 st Leidasly (somdll i

(Berubah dan berbeda-bedanya fatwa sesuai dengan berubahnya waktu, tempat, keadaan, niat dan kebiasaan).
8 Yusuf al-Qardawi, al-Figh al-Islami Bayn al-Isalah wa al-Tajdid, cet 11, (Kairo: Maktabat Wahbah, 1999), 83.

urnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 96
J



Pemikiran Hukum Isiam . ...
Abu Sari, et.al

Perspektif Yusuf al-Qardawi; Analisis Buku Min Figh al-Dawlah fi al-Islam”. Tesis ini khusus
mengkaji tentang pandangan Yusuf al-Qardawi tentang kedudukan sebuah negara menurut Islam;
Tesis karya A. Mufti Khazin dengan judul “Sunnah menurut Pandangan Yusuf al-Qardawi Studi
Analisis Kitab Kayfa Nata'amal ma’a al-Sunnab al-Nabawiyal”. Dalam tesis ini mengungkap tentang
metode-metode yang relevan dalam memahami sunnah pada zaman sekarang;” artikel karya Tuli dan
Kau dengan judul “Studi Metodologis Fikih Zakat Profesi dalam Perspektif Yusuf al-Qardhawi”."
Artikel ini membahas tentang bagaimana hukum zakat profesi dalam Islam. Kajian ini merupakn
hasil ijtthad Yusuf al-Qardawi tentang wajibnya zakat profesi; dan artikel karya Abd. Majid AS
dengan judul “Ijtihad dan Relevansinya Dalam Pembaharuan Pemikiran Hukum Islam: Studi atas
Pemikiran Yusuf al-Qaradawi”."" Artikel ini mengkaji prinsip-ptinsip ijtihad yang telah ditawarkan
oleh al-Qardawi untuk diterapkan pada kehidupan masa kini.

Setelah mengkaji dan meneliti literatur-literatur tersebut penulis tidak menemukan karya yang
secara spesifik membahas pemikiran Yusuf al-Qardawi, khususnya yang menyangkut konsep
elastisitas hukum Islam. Maka, penulis menganggap perlu sekali mengangkatnya dalam sebuah
penelitian sehingga fokus dalam penelitian ini akan mengarah pada konsep Yusuf al-Qardawi tentang
elastisitas hukum Islam.

Untuk mempermudah penelitian dari latar belakang di atas maka terdapat beberapa hal yang
dapat diidentifikasi sebagai masalah dalam hal ini. Berikut masalahnya: Bagaimana hakikat hukum
Islam dalam pandangan Yusuf al-Qardawi?; Apa saja karakteristik hukum Islam menurut Yusuf al-
Qardawi?; Bagaimana konsepsi Elastisitas hukum Islam menurut Yusuf al-Qardawi?; Faktor apa saja
yang menyebabkan hukum Islam elastis dan fleksibel menurut Yusuf al-Qardawi?; Siapa Yusuf al-
Qardawi, bagaimana latarbelakang kehidupannya, baik dibidang akademik, sosial maupun
keagamaan, serta bagaimanakah corak pemikirannya?; Apa saja yang telah difatwakan Yusuf al-
Qardawi terkait dengan konsepsi elastisitas hukum Islam?.

Dari identifikasi masalah yang telah dipaparkan di atas, rumusan masalah yang akan menjadi
fokus penelitian dalam artikel ini, sebagai berikut: Bagaimana konsep Yusuf al-Qardawi tentang

clastisitas hukum Islam?; Bagaimana relevansi konsep elastisitas hukum Islam dan Moderasi

% A. Mufti Khazin, “Sunnah menurut Pandangan Yusuf al-Qardawi: Studi Analisis Kitab Kayfa Nata'amal ma’a al-Sunnab
al-Nabawiyah,” Tesis, IAIN Sunan Ampel Surabaya, 2006.

10 Mohamad R. Tuli dan Sofyan A.P. Kau, “Studi Metodologis Fikih Zakat Profesi dalam Perspektif Yusuf al-Qardhawi,”
Al-Mizan 14, no. 2 (2018): 262-281, https://doi.org/10.30603 /am.v14i2.837.

11 Abd. Majid AS, “Ijtihad dan Relevansinya Dalam Pembaharuan Pemikiran Hukum Islam: Studi atas Pemikiran Yusuf
al-Qaradawi,” Jurnal Penelitian Agama 17, no. 2 (Mei-Agustuts 2008): 440-466, http://digilib.uin-suka.ac.id//eptint/8783.

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 97



Pemikiran Hukum Isiam . ...
Abu Sari, et.al

Beragama dalam perspektif Yusuf al-Qardawi?. Dengan ini, tujuan penelitian dari artikel yang sedang
disajikan berikut bisa diperlihatkan, yaitu ditujukan untuk: pertama, mengetahui dan menganalisis
konsep Yusuf al-Qardawi mengenai elastisitas hukum Islam; dan &edua, Mengetahui relevansi konsep
elastisitas hukum Islam dan Moderasi Beragama dalam perspektif Yusuf al-Qardawi.

Melalui penelitian ini, setidaknya terdapat dua kemanfaatan yang dapat diperoleh, yakni
manfaat secara teoritis dan manfaat yang bersifat praktis. Segi teoritis, penelitian ini memiliki arti
penting, yakni memberikan tambahan wawasan keilmuan dan memperluas pengetahuan tentang
elastisitas Hukum Islam versi tokoh ulama kontemporer Yusuf al-Qardawi yang ia tulis melalui
karya-karyanya. Dari segi praktis, penelitian ini setidaknya dapat memberikan sumbangan pemikiran,
acuan dan tambahan khazanah keilmuan bagi siapa pun, khususnya bagi penelitian-penelitian lebih
lanjut tentang konsep-konsep elastisitas hukum Islam dan moderasi beragama. Selain itu, juga dapat
dijadikan referensi bagi siapa pun yang memperdalam hukum Islam, terlebih bagi para pengambil

keputusan hukum, baik untuk individu maupun untuk khalayak umum.

Metode dan Teknik Pengumpulan Data

Tujuan penelitian ini adalah untuk mendalami secara komprehensif pemikiran dan konsepsi
Yusuf al-Qardawi tentang elastisitas hukum Islam dan modersi beragama, sehingga jenis penelitian
yang dipilih adalah metode penelitian kualitatif-deskriptif dan bersifat kepustakaan (library
research).'” Penelitian kualitatif juga berusaha mencari jawaban atas permasalahan dengan melakukan
pengkajian terhadap setting sosial yang ada serta prilaku individual. Penggunaan jenis penelitian ini
didasari pemikiran antara lain: pertama, penggunaan landasan berfikir rasionalistik yaitu cara berfikir
yang menggunakan kemampuan berargumentasi secara logis yang dibangun berdasarkan sekumpulan
data beserta pemaknaannya. Kedwa, karena obyek penelitiannya adalah bersifat dan bernuansa
pengelaborasian hasil pemikiran seseorang, maka secara subtansif penelitian ini merupakan metode
sintesis dan reflektif kritis secara komparatif terhadap pemikiran yang ditelorkan.

Penulis mengggunakan beberapa referensi yang dijadikan sebagai acuan dasar dan sumber
data dalam rangka untuk mendapatkan data dan penjelasan tentang hal-hal yang berkenaan dengan
elastisitas hukum Islam dan moderasi beragama. Sumber data yang penulis gunakan dalam penelitian

ini adalah sumber primer, sekunder dan tersier.

12 Klaus Krippen Droff, Content Analysis Introduction to Its Theory and Methodology, terj, Farid Wajidi, (Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 1993), 15

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 98



Pemikiran Hukum Isiam . ...
Abu Sari, et.al

Sumber primer adalah sumber data dari karya orginal tokoh terkaji. hal ini merupakan karya-
karya Yusuf al-Qardawi yang membahas tentang eksistensi, dinamika, karakteristik dan elastisitas
hukum Islam. Di antaranya adalah: kitab ‘Awamil al-Sa‘ah wa al-Murunab fi Shari’ah al-Islamiyah, kitab
al-Figh al-Islam Bayna al-Isalah wa al-Tajdid, kitab Shari‘at al-Islam Salibab li al-Tatbiq fi Kull Zaman wa
Martkan, dan kitab Madkhal li Dirasat al-Shari‘ab al-Islamiyah.

Sumber sekunder adalah kitab-kitab dan buku-buku yang membahas tentang sejarah
kemunculan, perkembangan dan dinamika Figh dan Usul al-Figh secara historis seperti kitab Dirasat
Tarikhiyah li al-Figh wa Usulih karya Mustafa Sa’id al-Khin, kitab al-Wajiz fi Usul al-Figh karya Wahbah
Zubayli dan lain-lain, juga kitab maupun buku yang mengkaji tentang sepak terjang dan seluk beluk
Yusuf al-Qardawi, baik yang pro pemikirannya maupun yang kontra pemikirannya, dari aspek
kehidupan sosial, perjuangan/keagamaan dan pemikiran. Seperti kitab Ibn al-Qaryah wa al-Kuttab karya
Yusuf al-Qardawi dan kitab a/-Qardawi fi al-Mizan karya al-Khurashi dan lain-lain. Sedangkan,

114

sumber tersiernya, yaitu seperti ensiklopedi®, jurnal, website®, antologi'® yang semuanya relevan

dengan fokus penelitian.

Penelitian ini menggunakan pendekatan normatif dan sosiologis. Pendekatan normatif
mengarah pada karya-karya Yusuf al-Qardawi yang khususnya membahas tentang elastisitas hukum
Islam sedangkan pendekatan sosilogis mengacu pada situasi dan kondisi yang terjadi dalam
masyarakat, baik problematika sosial, ekonomi dan politik beserta implikasinya, serta perkembangan
zaman berikut pergeseran nilai-nilai yang muncul dalam masyarakat.

Setelah data-data terkumpul melalui editing dan pengorganisasian data secara sistematik
maka data yang ada dipaparkan dalam sebuah tulisan secara naratif. Setelah dilakukan pemaparan,
maka data-data yang ada akan dianalisis berikut disertakan contoh-contohnya. Karena penelitian ini
berkaitan dengan pemikiran seorang tokoh sekaligus latar belakang kehidupannya maka penulis
menggunakan pendekatan sosiologis historis. Adapun metode yang dipakai dalam menganalisis data
ialah dengan menggunakan metode deskriptif-analitis. Hal ini dimaksudkan untuk mendeskripsikan
data-data yang terkait dengan elastisitas hukum Islam versi Yusuf al-Qardawi yang didapatkan dari

penggalian data-data yang diasumsikan cocok dan relevan dengan obyek bahasan selanjutnya bahan-

13 Seperti, Ensiklopedi Islam (Jakarta: PT Ichtiar Baru Van Hoeve, 2005).

4 Seperti, Islamica; Jurnal Studi Keislaman. Jurnal yang diterbitkan oleh Prgram Pascasarjana IAIN Sunan Ampel, dalam
enam bulan sekali

15 Sepert, http:/ /www.qatrdawi.net

16 Seperti, Antologi Kajian Islam. Antologi yang diterbitkan oleh Prgram Pascasarjana IAIN Sunan Ampel, dalam enam
bulan sekali.

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 99



Pemikiran Hukum Isiam . ...
Abu Sari, et.al

bahan yang diperoleh dianalisis dan diintepretasikan. Sedangkan teknik pengolahannya,
menggunakan teknik analisis isi (Content-Analysis) yaitu suatu metode penelitian untuk menciptakan

inferensi-inferensi yang dapat ditiru (replicable) keberadaannya dengan memperhatikan konteksnya.

Sketsa Pemikiran serta biografi Yusuf al-Qardawi

Yusuf al-Qardawi adalah seorang ulama dan pemikir Islam kontemporer yang dikenal luas
karena pemikirannya yang moderat dan progresif dalam bidang hukum Islam. Tokoh ini lahir pada 9
September 1926 di desa Saft Turab, Mesir. Ia tumbuh dalam lingkungan religius yang kuat dan telah
menghafal Al-Qur’an sejak usia dini. Pendidikan formalnya ditempuh di Universitas Al-Azhar, di
mana ia meraih gelar dalam bidang teologi Islam, dan kemudian melanjutkan studi hingga
memperoleh gelar doktor di bidang Syariah Islam."

Pemikiran al-Qardawi banyak dipengaruhi oleh tokoh-tokoh seperti Hasan al-Banna, pendiri
Ikhwanul Muslimin, yang menekankan pentingnya penerapan Islam dalam kehidupan sosial dan
politik. Ia percaya bahwa Islam adalah agama yang relevan untuk semua zaman dan tempat, sehingga
hukum Islam harus dapat beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan esensinya. Dalam
karyanya, al-Qardawi sering mengusulkan pendekatan yang lebih fleksibel dalam menerapkan hukum
Islam, dengan mempertimbangkan konteks sosial dan budaya.”® Salah satu gagasan utama dalam
pemikiran al-Qardawi adalah konsep “wasathiyyah” atau moderasi dalam Islam. Ia menekankan
bahwa Islam bukanlah agama yang eckstrem atau kaku, tetapi merupakan jalan tengah yang
menyeimbangkan antara tradisi dan modernitas. Menurutnya, pemahaman Islam yang moderat dapat
mencegah munculnya ekstremisme dan radikalisme di kalangan umat Muslim."

Dalam bidang ekonomi Islam, al-Qardawi menulis banyak buku yang membahas konsep
zakat, perbankan Islam, dan etika bisnis dalam Islam. Ia menegaskan bahwa sistem ekonomi Islam
harus mengutamakan keadilan sosial dan kesejahteraan umat, serta menolak sistem riba yang
dianggap merugikan masyarakat secara umum. Pemikirannya dalam ekonomi Islam menjadi rujukan

20

penting bagi perkembangan perbankan syariah di berbagai negara Muslim.® Selain itu, al-Qardawi
juga aktif dalam membahas isu-isu kontemporer seperti demokrasi, hak asasi manusia, dan hubungan
Islam dengan dunia Barat. Ia berpendapat bahwa Islam tidak bertentangan dengan demokrasi selama

prinsip-prinsip syura (musyawarah) tetap dijunjung tinggi. Menurutnya, umat Islam harus aktif dalam

7 Muhammad, A. The Life and Works of Y usuf al-Qaradawi (Islamic Studies Journal, 2015), 23

18 Al-Qatadawi, Y. Islanic Law and Modern Challenges. (Cairo: Dar al-Shorouk 2001).), 45.

19 Esposito, .. Moderate Islam: The Role of Yusuf al-Qaradawi. (Oxford University Press, 2010), 67.
20 Al-Qaradawi, Y. Figh al-Zakat. (Beirut: Mu'assasat al-Risalah, 1999), 89

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 100



Pemikiran Hukum Isiam . ...
Abu Sari, et.al

politik dan pemerintahan untuk memastikan bahwa nilai-nilai Islam dapat diterapkan dalam
kehidupan bernegara.”!

Sebagai seorang cendekiawan Muslim, al-Qardawi juga menekankan pentingnya ijtihad atau
upaya intelektual dalam memahami teks-teks agama. Ia berargumen bahwa umat Islam tidak boleh
hanya mengandalkan tafsir lama, tetapi harus mampu menggali makna Al-Qur'an dan hadis dalam
konteks yang lebih relevan dengan zaman modern. Hal ini membuatnya dikenal sebagai ulama yang
progresif dan adaptif terhadap perubahan sosial.” Namun, tidak semua pemikiran al-Qardawi
diterima secara universal. Beberapa pandangannya, terutama terkait dengan politik dan hukum Islam,
sering kali menuai kontroversi. Ia pernah dilarang masuk ke beberapa negara Barat karena
pandangannya yang dianggap kontroversial mengenai isu-isu geopolitik dan jihad. Meski demikian,
pemikirannya tetap menjadi rujukan utama bagi banyak akademisi dan ulama di dunia Islam.” Al-
Qardawi juga dikenal sebagai seorang penulis produktif yang telah menerbitkan lebih dari 120 buku
dalam berbagai bidang keislaman. Karyanya yang terkenal antara lain "Figh al-Zakat," "Figh al-
Jihad," dan "Islamic Awakening between Rejection and Extremism." Karya-karya ini memberikan
wawasan mendalam mengenai bagaimana Islam dapat diterapkan dalam kehidupan modern tanpa
kehilangan substansi ajarannya.”*

Di bidang pendidikan, al-Qardawi juga berperan sebagai pendiri dan rektor Universitas Islam
Qatar. la aktif dalam membina generasi muda Muslim agar memahami Islam secara lebih
komprehensif dan kontekstual. Peranannya dalam pendidikan Islam membuatnya dihormati sebagai
salah satu pemikir Islam terbesar abad ini.” Yusuf al-Qardawi wafat pada 26 September 2022,
meninggalkan warisan pemikiran yang terus mempengaruhi dunia Islam. Kontribusinya dalam
bidang hukum Islam, ekonomi Islam, dan pemikiran sosial tetap menjadi referensi penting bagi umat
Muslim di seluruh dunia. Dengan pendekatannya yang moderat dan progresif, al-Qardawi telah
memberikan kontribusi besar dalam menjembatani pemahaman Islam dengan tantangan zaman

modern.”

Karakteristik Hukum Islam Perspektif Yusuf Al-Qardawi

2V Al-Qaradawi, Y.. Islam and Democracy: A Balanced Approach. (Doha: Qatar University Press, 2003), 102.

22 Kamali, M. H.. Ijtihad in the Modern Era: A Study on Yusuf al-Qaradawi’s Thonght. (Islamic Research Institute 2012), 120
2 Getges, F. Islamists and the West: A Critical Analysis. (Cambridge University Press 2016), 134

24 Al-Qaradawi, Y.. Islamic Awakening between Rejection and Extremism. (Cairo: Al-Azhar Press, 2011), 145.

25 Rachid, T. The Influence of Y usuf al-Qaradawi on Islamic Edncation. (Journal of Islamic Thought 2018), 159

26 BBC News. "Yusuf al-Qaradawi: A Prominent Scholar of Islam Passes Away, 2022,” 175.

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 101



Pemikiran Hukum Isiam . ...
Abu Sari, et.al

Hukum Islam dalam Perspektif Yusuf al-Qardawi memiliki beberapa karakteristik utama
yang membedakannya dari sistem hukum lainnya. Pertama, hukum Islam bersifat rabbaniyyah, yakni
bersumber dari wahyu Allah. Hukum ini tidak semata-mata hasil pemikiran manusia, tetapi berasal
dari Al-Qur'an dan hadis yang memberikan pedoman bagi kehidupan umat Islam.” Kedua, hukum
Islam memiliki sifat symmuliyyah atau menyeluruh. Ia mencakup seluruh aspek kehidupan manusia,
baik dalam urusan ibadah, muamalah, maupun aspek sosial dan politik. Menurut al-Qardawi, hukum
Islam tidak hanya mengatur individu tetapi juga membangun masyarakat yang berkeadilan dan
beretika.”® Ketiga, hukum Islam memiliki prinsip wasathiyyah atau keseimbangan. Hukum ini tidak
ekstrem dalam satu sisi, tetapi berada dalam keseimbangan antara hak dan kewajiban, serta antara
kebebasan dan tanggung jawab. Konsep ini menjadi landasan bagi fleksibilitas hukum Islam dalam
menghadapi perubahan zaman.” Keempat, hukum Islam bersifat adil dan tidak memihak. Keadilan
dalam hukum Islam menurut al-Qardawi adalah memberikan hak kepada yang berhak tanpa melihat
status sosial, ekonomi, atau etnis. Dalam perspektifnya, keadilan hukum Islam harus diterapkan
secara objektif dan sesuai dengan prinsip maqashid syatiah.” Kelima, hukum Islam bersifat fleksibel
dan adaptif. Al-Qardawi menekankan bahwa hukum Islam tidak kaku, tetapi dapat disesuaikan
dengan realitas sosial selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariah. Ia meneckankan

pentingnya ijtihad dalam memahami hukum Islam dalam konteks zaman modern.”

Faktor-Faktor Fleksibilitas Hukum Islam Perspektif Yusuf Al-Qardawi

Fleksibilitas hukum Islam dalam pandangan Yusuf al-Qardawi disebabkan oleh beberapa
faktor utama. Yaitu hukum Islam memiliki sifat maqashid syariah, yaitu tujuan-tujuan syariat yang
memberikan ruang bagi interpretasi dan penerapan yang relevan dengan kondisi sosial masyarakat.
Dengan memahami maqashid syariah, hukum Islam dapat disesuaikan tanpa menghilangkan
esensinya.”” Kedua, adanya konsep ijtihad dalam hukum Islam memungkinkan fleksibilitas dalam
menghadapi berbagai tantangan zaman. Al-Qardawi menekankan pentingnya ijtithad sebagai sarana
untuk menjawab permasalahan baru yang belum ada pada masa klasik Islam.” Ketiga, hukum Islam

bersifat dinamis dan responsif terhadap perubahan sosial dan budaya. Menurut al-Qardawi, Islam

27 Al-Qaradawi, Y. Magashid Syariah Islamiyah. (Dar al-Shorouk, 1996), 12

28 Al-Qaradawi, Y. Figh al Islan Bainal Asblah Wat Tajdid. (Dar al-Fikr,2002), 29

2 Al-Qaradawi, Y. A/ Wasathiyab fil Islam. (Maktabah Wahbah, 2010), 53.

30 Al-Qaradawi, Y. A/ Adalab fil Islam. (Dar al-Salam,2015), 78.

3 Al-Qaradawi, Y. [jtihad di Era Modern. (Institut Pemikiran Islam Global, 2018), 97
%2 Al-Qaradawi, Y. Magashid Syariah dalam Hukum Isiam. (Dar al-Shorouk, 1998), 21
3 Al-Qaradawi, Y. Ijtihad dan Tantangan Zaman. (Dar al-Fikr, 2003), 38

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 102



Pemikiran Hukum Isiam . ...
Abu Sari, et.al

bukanlah agama yang statis, tetapi mampu berkembang seiring dengan dinamika kehidupan manusia,
asalkan tetap berada dalam bingkai nilai-nilai syariah.” Keempat, adanya perbedaan pendapat di
kalangan ulama dalam masalah figh menjadi faktor lain yang mendukung fleksibilitas hukum Islam.
Al-Qardawi menekankan bahwa perbedaan ini bukanlah kelemahan, melainkan kekayaan intelektual
yang memungkinkan umat Islam untuk memilih solusi yang paling sesuai dengan kondisi mereka.”
Kelima, hukum Islam memperhitungkan faktor kemaslahatan dalam penerapannya. Al-Qardawi
berpendapat bahwa hukum Islam harus memberikan manfaat bagi individu dan masyarakat, serta

menghindari mudarat yang berlebihan.”

Keenam, prinsip rukhsah atau keringanan dalam Islam
menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki fleksibilitas dalam situasi tertentu, seperti keadaan
darurat atau kebutuhan mendesak. Konsep ini memberikan ruang bagi kemudahan dalam
pelaksanaan hukum Islam.” Ketujuh, hukum Islam bersifat universal dan relevan untuk semua

zaman dan tempat. Menurut al-Qardawi, fleksibilitas ini memungkinkan Islam untuk tetap menjadi

pedoman hidup bagi umat manusia di berbagai konteks kehidupan.”

Implementasi Konsep Elastisitas Hukum Islam Yusuf Al-Qardawi

Konsep elastisitas hukum Islam yang dikembangkan oleh Yusuf al-Qardawi bertujuan untuk
menyesuaikan hukum Islam dengan kondisi sosial yang terus berubah. Ia menegaskan bahwa Islam
bukanlah agama yang kaku, melainkan memiliki prinsip-prinsip yang dapat diterapkan dalam
berbagai situasi dengan tetap mempertahankan esensi syariah.” Salah satu implementasi dari konsep
ini adalah dalam bidang ekonomi Islam, khususnya dalam sistem perbankan syariah. Al-Qardawi
menekankan bahwa hukum riba dalam Islam dapat diterapkan secara fleksibel dengan
mempertimbangkan kebutuhan ekonomi modern tanpa menghilangkan prinsip keadilan dan
kesejahteraan.”

Dalam bidang sosial, elastisitas hukum Islam juga tampak dalam kebolehan perubahan
hukum keluarga, seperti dalam kasus perceraian dan perwalian anak. Menurutnya, aturan-aturan ini
harus melihat aspek maslahat dan kesejahteraan individu yang terlibat.” Al-Qardawi juga menyoroti

pentingnya fleksibilitas dalam sistem hukum pidana Islam. Ia menegaskan bahwa penerapan hudud

34 Yusuf al-Qaradawi. Islam dan Perubaban Sosial (Maktabah Wahbah, 2011), 57

% Yusuf al-Qaradawi. Perbedaan Pendapat dalam Islam (Dar al-Salam, 2016), 73

3 Yusuf al-Qaradawi. Kemaslahatan dalan Hukum Islam (Institut Pemikiran Islam Global, 2019)., 92

37 Yusuf al-Qaradawi. Rukbsal dalam Figh Islam (Dar al-Hikmah, 2020). 110

3 Ibid., 127

% Yusuf al-Qaradawi. Figh al-Wasathiyyah wa Tajdid, (Bairut: Dar al-Fikr, 2010) hlm 14

W Yusuf al-Qaradawi. Dawabit al-Ijtibad wa Tatbiqatubu fi al-Mujtama’ al-Mu'ashir, Maktabah Wahbah, 2015), hal 48
4 Yusuf al-Qaradawi. Figh al-Wasathiyyah wa Tajdid, (Bairut: Dar al-Fikr, 2010) Hal 66

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 103



Pemikiran Hukum Isiam . ...
Abu Sari, et.al

harus mempertimbangkan kondisi sosial masyarakat dan tidak boleh diterapkan secara kaku tanpa
adanya pertimbangan maslahat dan keadilan.*

Dalam politik Islam, al-Qardawi mengajarkan bahwa konsep syura atau musyawarah harus
dikembangkan sesuai dengan prinsip demokrasi modern. Hal ini menunjukkan bahwa hukum Islam
dapat beradaptasi dengan sistem pemetintahan yang lebih inklusif dan partisipatif.” Fleksibilitas
hukum Islam juga diterapkan dalam hukum ibadah, seperti dalam kasus keringanan (rukhsah) dalam
shalat dan puasa bagi orang yang sakit atau dalam perjalanan. Hal ini menunjukkan bahwa hukum
Islam memberikan kemudahan bagi umat dalam menjalankan ibadahnya.**

Selain itu, al-Qardawi menekankan pentingnya pengembangan fatwa yang kontekstual dan
tidak hanya mengikuti pendapat klasik tanpa melihat realitas sosial yang ada.” Dengan pendekatan
clastisitas ini, hukum Islam tetap relevan dan mampu memberikan solusi terhadap berbagai

tantangan kehidupan modern.*

Kesimpulan

Pemikiran hukum Islam Yusuf al-Qardawi menekankan pentingnya elastisitas dalam
penerapan hukum Islam agar tetap relevan dengan perkembangan zaman. Ia percaya bahwa syariah
memiliki dimensi fleksibilitas yang memungkinkan hukum Islam untuk terus beradaptasi tanpa
kehilangan prinsip dasarnya. Moderasi dalam beragama (wasathiyyah) menjadi prinsip utama yang
diterapkannya dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk ekonomi, sosial, dan politik. Pendekatan
al-Qardawi terhadap elastisitas hukum Islam didasarkan pada konsep ijtihad yang dinamis dan
kontekstual. Ia menekankan bahwa dalam menghadapi tantangan modern, umat Islam tidak boleh
terjebak dalam interpretasi tekstual yang kaku, tetapi harus mampu menggali esensi hukum yang
sesuai dengan realitas sosial. Dalam hal ini, peran ulama sangat penting dalam memberikan fatwa
yang sesuai dengan tuntutan zaman.

Dengan demikian, pemikiran al-Qardawi memberikan kontribusi besar dalam membangun
pemahaman Islam yang inklusif, dinamis, dan tetap berpegang pada nilai-nilai dasar syariah. Konsep
elastisitas dan moderasi yang diusungnya menjadi dasar bagi berbagai reformasi dalam hukum Islam

modern. Pemikirannya tetap menjadi rujukan bagi ulama, akademisi, dan masyarakat Muslim dalam

42 1bid, 48

3 Yusuf al-Qaradawi. Dawabit al-Ijtibad wa Tatbiqatubu fi al-Mujtama’ al-Mu’ashir, Maktabah Wahbah, 2015), 97
# Yusuf al-Qaradawi. Figh al-Wasathiyyah wa Tajdid, (Bairut: Dar al-Fikr, 2010)113

 Yusuf al-Qaradawi. Dawabit al-Ijtibad wa Tatbiqatubu fi al-Mujtama’ al-Mu'ashir, Maktabah Wahbah, 2015)132
46 Ibid, 150

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 104



Pemikiran Hukum Isiam . ...
Abu Sari, et.al

menghadapi berbagai isu kontemporer. Dengan pendekatan yang fleksibel dan moderat, ajaran Islam

tetap dapat diaplikasikan secara relevan di berbagai konteks kehidupan umat manusia.

Bibliografi
Abu Zahrah, Usu/ al-Figh. Dar al-Fikr al-‘Araby, 1958.

Abudin Nata, Metodologi Studi Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998.

Ahmad Imam Mawardi, Figh Minoritas; Figh al-Aqalliyat dan Evolusi Maqasid al-Shari‘ah dari Konsep ke
Pendektan. Y ogyakarta: PT. LKIS Printing Cemerlang, 2010.

Ali Yafie, Menggagas Figih Sosial. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 1994.

Baqga’i, Muhammad Yusuf, a/-Qamus al-Mubit. Beirut: Dar al-Fikri, 1995.

Esposito, John L; Islam And Politics. New York: Syracusc University Press, 1984.
Ghazali (al), a/-Mustasfa fi Tl al-Usul. Bairut: Dar al-Kutub, Tth.

Hasbi Ash Shidieqy, Dinamika dan Elastisitas Hukum Islam, Jakarta: Tintamas, 1975.

Jaziri (al), ‘Abd. al-Rahman, a/-Figh ‘ala al-Madhahib al-Arba’ah. Bairut: Dar al-Kutub al-‘IImiyah,
2003.

Khalaf, ‘Abd. al-Wahhab, I/ Usul al-Figh. Kairo: Maktabat al-Da‘wah al-Islamiyah, Tth.

Mahalli (al), Husayn Ibn Muhammad al-Shafi‘, a/~lfsah ‘An ‘Aqd al-Nikah ‘Ala al-Madhahib al-
Arba‘ah. Suriyah: Dar al-Qalam al-‘Arabi, 1995.

Markaz al-Dirasat al-Siyasiyah wa al-Ithritajiyah, a/~-Halah al-Diniyab fi al-Misr. Kairo: Muassasah al-
Ahram, 1995.

Mutawalli, “Perspektif Muhammad Sa‘id al-Ashmawi Tentang Historitas Shari‘ah”, Ulwmuna, Vol.
XIII. 20009.

Nawawi (al), Muhyiddin Abi Zakariya Yahya Ibn Sharaf, a/-Majmu’. Bairut: Dar al-Kutub al-‘IImiyah,
2007.

Qardawi (al), ‘Awamil al-Sa‘ab wa al-Murunab fi Shari‘ah al-Islamiyah. Kairo: Maktabat Wahbah, 2004.

Qardawi (al), al-Figh al-Islami Bayn al-Isalah wa al-Tajdid. Kairo: Maktabat Wahbah, 1999.

Qardawi (al), al-Ijtihad Fi al-Shari‘ab al-Islamiyah Ma* Nazarat Tabliliyah Fi al-Ijtibad al-Mu ‘asir. Kuwait:
Dar al-Qalam, 1996.

Qardawi (al), al-Sabwab al-Islamiyah Bayn al-Ikbtilaf al-Mashru* wa al-Tafarruq al-Madbmum. Kairo: Bank
al-Taqwa, Tth.

Qardawi (al), Fatwa-Fatwa Kontemporer. Jakarta: Gema Insani Press, 2002.

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 105



Pemikiran Hukum Isiam . ...
Abu Sari, et.al

Qardawi (al), /7 Figh al-Aqalliyat al-Muslimah. Kairo: Dar al-Shuruq, 2001.

Qardawi (al), Figh al-Zakah. Bairut: Muassasah al-Risalah, 1994.

Qardawi (al), Hady al-Islam Fatawa Mu‘asirah. Kairo: Dar al-Qalam li al-Nashr wa al-Tawzi‘, 2001.
Qardawi (al), Ibn al-Qaryah wa al-Kuttab. Kairo: Dar al-Shuruq, 2002.

Qardawi (al), Kayf Nata'amal ma‘ al-Turath wa Tamadbbub wa al-Ikbtilaf. Kairo: Maktabah Wahbah,
2004.

Qardawi (al), Karakteristif Isiam; Kajian Analitik, Terj. Rafi’ Munawwar. Surabaya: Risalah Gusti, 1995
Qardawi (al), Kayfa Nata'amal ma* al-Sunnah al-Nabawiyah. Bairut: Dar al’Arabiyah i al-‘Ulum, 2000.
Qardawi (al), Keluwesan dan Kelnasan Syariat Islam. Jakarta: Pustaka Firdaus, 1996.

Qardawi (al), Madkhal li Dirasat al-Shari‘at al-Islamiyah. Bairut: Muassasah al-Risalah, 1993.

Qardawi (al), Madkhal li-Dirasat al-Figh al-Islami. Bairut: Muassasah al-Risalah, 1993.

Qardawi (al), Min Hady al-Islam: Fatawa Mu asirah. Bairut: al-Maktab al-Islami, 2000.

Qardawi (al), Shari‘at al-Islam Salibab li al-Tatbiq fi Kull Zaman wa Makan. Kairo: Dar al-Sahwah, 1993.
Qardawi (al), Zawaj al-Misyar, Hagigatuh wa Huknubh. Kairo: Maktabah al-Madani, 2005.

Taqiy al-Din Abi Bakr Muhammad al-Husayni al-Dimashqi, Kifayat al-Akhyar Bairut: Dar al-Kutub
al-‘Tlmiyah, 2001.

Ya‘qub ibn ‘Abd al-Wahhab, a/-Istihsan Hagigatuh wa Anwa‘ub. Riyadl: Maktabat al-Rushd, 2007.
Zarqa (al), Mustafa Ahmad a/-Madkhal al-Fighi al-‘Am. Damaskus: Dar al-Qalam, 1998.
Zaydan, ‘Abd al-Karim, a/-Wajiz fi Usul al-Figh. Amman: Maktabah al-Basir, 1990.

Zuhayli (al), Wahbah, a/-Figh al-Islam wa Adillatub, vol 11. Damaskus: Dar al-Fikr, 2008.

Zuhayli (al), Wahbah, Ushu/ al-Figh al-Isiami. Bairut: Dar al-Fikr, 1989.

Jurnal Putih, Vol 10, No. 1, 2025 106



